



المجتاد - مَوْضِعُ الْإِجَبِهَ ادِ فِي مَنْظُوْمَةِ السَّتَرَبِعِ - الْغُلُقِ



## www.alkafeel.net info@alkafeel.net nashra@alkafeel.net

كربلاء المقدسة ص.ب (۲۳۳) هاتف:۲۲۲۲۰۰: داخلي: ۱۹۳

الكتاب: بحوث معرفية في علم الكلام/ الجزء الرابع / المعاد - موضع الاجتهاد في منظومة التشريع - الغلو.

تأليف: الشيخ حسين عبد الرضا الأسدى.

الناشر: قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة، معهد تراث الأنبياء للدراسات الحوزوية الإلكترونية.

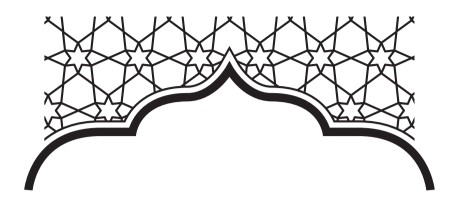
الاخراج الطباعي: علاء سعيد الاسدي.

المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر.

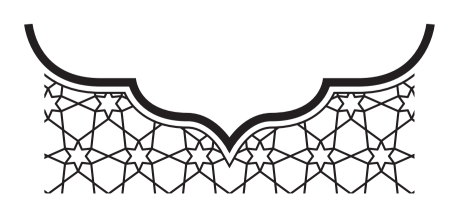
الطبعة: الأولى.

عدد النسخ: ٠٠٥.

ذو الحجة الحرام ١٤٤٣ه-تموز ٢٠٢١م







# الأصل الخامس: المعاد

إن بحوث المعاد بحوث مطولة، ومفصلة، ونحن سنقتصر على سبع نقاط مهمة:

النقطة الأولى: معنى المعاد وثمرة الإيمان به.

النقطة الثانية: بعض أدلة المعاد

النقطة الثالثة: الأقوال في المعاد.

النقطة الرابعة: النفخ في الصور والحشر

النقطة الخامسة: بعض خصائص يوم القيامة.

النقطة السادسة: الحساب

النقطة السابعة: الخلود

#### النقطة الأولى:

#### معنى المعاد وثمرة الإيمان به

المعاد مأخوذ من العود، وله هنا معاني(١):

الأول: المصير والمرجع، باعتبار أن الآخرة هي مصير الناس.

الثاني: زمان العود والمصير، أي يوم القيامة.

الثالث: مكان العود والمصير، أي مكان القيامة والمصير إلى الجنة أو النار.

وأما المعنى الاصطلاحي فهو بمعنى «عود أرواح الناس إلى أبدانهم بعد الموت، حيث يقوم الناس لله رب العالمين، ويُجازون على أعمالهم الحسنة والسيئة، في اليوم الموعود، وسيكون المصير إلى الجنة أو النار».(٢)

وقال الشيخ المظفر (رحمه الله تعالى): «نعتقد أن الله تعالى يبعث الناس بعد الموت في خلق جديد في اليوم الموعود به عباده، فيثيب المطيعين ويعذب العاصين..». (٣)

وهذا المعنى إنها هو من مختصات الإلهيين، ولا يقول به الماديون، وإنها

<sup>(</sup>١) الحقائق والدقائق في المعارف الإلهية- ج٧ ص ١١.

<sup>(</sup>٢) الحقائق والدقائق في المعارف الإلهية - ج٧ ص ١١ و ١٢ بتصر ف.

<sup>(</sup>٣) عقائد الإمامية للشيخ محمد رضا المظفر - عقيدتنا في البعث والمعاد.

هم يقولون: ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدُّهْرُ﴾.(١)

وفي اعتقادنا - نحن الإلهيين - أن يوم القيامة يتصف بأنه يوم مصير الناس ومرجعهم النهائي، وأنه اليوم الذي سيتم فيه الحساب، وأنه سيكون مهولًا مخوفًا على الظالمين والكافرين، لما سيجدونه من المصير السيء، في الوقت الذي يكون يوم سرور وفرح للمؤمنين، لما يرونه من مصير جميل وحسن.

وقد ذكروا ثمرات عديدة لهذا الاعتقاد، نذكر منها(٢):

## الثمرة الأولى: تحديد السلوك بالحسن.

أن الإيهان بالمعاد من شأنه أن يحدد السلوك بالحسن، بعيدًا عن السيء، ذلك أن الفرد إذا آمن بيوم الحساب الذي لا تُنسى فيه صغيرة ولا كبيرة، وأن مصيره إما الجنة أو النار، فإن عقله -ومن باب دفع الضرر- يأمره أن يبتعد عن كل ما من شأنه أن يُهلكه، وبالاقتراب لكل ما من شأنه أن يُنجيه، فيُصدر العقل الأمر للإرادة أن تكون حيث النجاة، ويبقى التنفيذ بيد الإنسان -كها هو واضح- إذ لا جبر في هذه المسألة.

## الثمرة الثانية: توفير الحافز للصبر على مصاعب الدنيا.

أن الإيمان بالمعاد يُعطي الحافز للفرد بأن يصبر على بـلاءات الدنيا

<sup>(</sup>١) الجاثية ٢٤.

<sup>(</sup>٢) للتفاصيل يُنظر: الحقائق والدقائق في المعارف الإلهية- ج٧ ص ٢١ - ٣١ والكلام الإسلامي المعاصر ج٣ ص ٢٦٦ - ٢٦٨.

وصعوباتها، إذ ما دام هو بعين الله تعالى، وأن الله تعالى عادل لا يجور، وأنه سيأخذ له بحقه، ويجازيه على ما صبر عليه من صعوبات الأحكام الشرعية في واجباتها ومحرماتها، فإذن لا بأس بالصبر، وبالالتزام بالدين، فإن الجائزة عظيمة.

هذا، وإن للإيمان بالمعاد من وجهة نظر القرآن الكريم ثمراتٍ عديدة، هذه بعضها على سبيل المثال لا الحصر (١):

\* اجتناب الشرك وأداء الأعمال الصالحة: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُ وَاحِدٌ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً﴾ (٢).

فالآية تبين أن من يؤمن بالله تعالى وبالعود إليه يوم القيامة ولقائه، فعليه أن يبتعد عن الشرك بالله تعالى.

\* تقديم العون المادي للمحرومين وخشية الله تعالى: ﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ﴿ إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ الله لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا ﴿ إِنَّا نَخَافُ مِنْ رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا ﴾ (٣).

الآية واضحة في أن المؤمنين بيوم القيامة يعملون على دفع ما فيه من صعوبات من خلال إعانة المظلومين.

<sup>(</sup>١) راجع: الكلام الإسلامي المعاصر ج٣ ص ٢٦٦ - ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الإنسان، الآيات ٨ إلى ١٠.

\* عبادة الله تعالى وحده وعدم الشرك به: ﴿ وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَالْدِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ \* أَأَتَّخِذُ مِنْ دُونِهِ آلِهَةً إِنْ يُرِدْنِ الرَّحْمَنُ بِضُرِّ لَا تُغْنِ عَنِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا وَلَا يُنْقِذُون ﴾ (١).

\* عدم إجحاف الناس حقوقهم الاقتصادية: ﴿ وَيْلٌ لِلْمُطَفِّفِينَ \* الَّذِينَ إِذَا اكْتَالُوا عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ \* وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُ وِنَ \* أَلَا يَظُنُّ أُولَئِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ \* لِيَوْمِ عَظِيمٍ \* يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ \* . (٢)

وهي واضحة في أن الاعتقاد -وعلى الأقل الظن- بيوم القيامة -حيث سيحاسب الله تعالى الناس على ما بدر منهم- دافع مهم للابتعاد عن أكل حقوق الناس بالباطل.

\* الدور التعبوي للمعاد: ﴿لَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَا لِمْمْ وَأَنْفُسِهِمْ واللهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَقِينَ \* إِنَّمَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ ﴾. (٣)

﴿... قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُو الله كَمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهِ واللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾. (٤)

فمن يؤمن بالله تعالى وبأنه سيرجع إليه يوم القيامة، فإنه سيكون مستعداً

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآيتان ٢٢ و ٢٣.

<sup>(</sup>٢) المطفّفين ١ – ٦.

<sup>(</sup>٣) التوبة ٤٤ - ٥٥.

<sup>(</sup>٤) البقرة ٢٤٩.

لبذل نفسه في ساحات الجهاد في سبيل الله تعالى، واضعاً ثواب الله تعالى نصب عينيه.

## النقطة الثانية:

## بعض أدلة المعاد

هناك الكثير من الأدلة على المعاد، ونذكر منها:

## الدليل الأول: الدليل القرآني.

هناك الكثير من الآيات التي دلت على المعاد ولزومه والأحوال التي تجري فيه والجنة والنار، وهي أكثر من أن تُحصى هنا، والملاحظ أن القرآن الكريم يذكر تلك الآيات بطريقة منبهة للمؤمن، وأن ذلك اليوم هو من الهول والصعوبة بحيث يستحق أن يلتفت إليه المرء ويحسب له حسابًا دقيقًا.

قال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ ذلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ \* وَجاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَها سائِقٌ وَشَهِيدٌ \* لَقَدْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هذا فَكَشَفْنا عَنْكَ غِطاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيُومَ حَدِيدٌ \* وَقَالَ قَرِينُهُ هذا ما لَدَيَّ عَتِيدٌ \* أَلْقِيا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ \* مَنَّاعٍ حَدِيدٌ \* وَقَالَ قَرِينُهُ هذا ما لَدَيَّ عَتِيدٌ \* أَلْقِيا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّارٍ عَنِيدٍ \* مَنَّاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ مُرِيبِ \* الَّذِي جَعَلَ مَعَ الله إِلها آخَرَ فَأَلْقِياهُ فِي الْعَذَابِ الشَّدِيدِ \* قَالَ لا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ قَالَ لا تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ \* يَوْمَ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلْوَعِيدِ \* مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ \* يَوْمَ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ \* مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ \* يَوْمَ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ \* مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلَّامٍ لِلْعَبِيدِ \* يَوْمَ فَوْلُ اللهَ فِي ضَلالٍ بَعِيدٍ \* وَأُزْلِفَتِ الْجُنَّةُ لِلْمُتَقِينَ غَيْرَ فَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ \* وَأُزْلِفَتِ الْجُنَّةُ لِلْمُتَقِينَ غَيْرَ وَجَاءَ فَا لَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّالِ حَفِيظٍ \* مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْثِ وَجَاءَ فَا لَا عَيْدِ فَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّالٍ حَفِيظٍ \* مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْثِ وَجَاءَ مَا عُنِهِ فَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّالٍ حَفِيظٍ \* مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْثِ وَجَاءَ مَا عُنْ عَيْرَالُهُ إِلْمُ الْعَلَالِ لَا عَلَيْلُ فَا لَا عُنْ عَيْرَالُونَ لِكُلِّ أَوْلُ لَكُونَ لَكُلُ الْعَوْلُ هَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوْلُ اللهِ عَنْ عَنْ خَوْلُ هَلْ مَنْ خَشِي الرَّعْمَ وَالْمَا لَوْلُولُ الْمُقَولُ الْمِي وَمِاءَ وَالْمُ الْعَلَالُ لِلْعَلَالُ الْمُ لَوْلُ الْمَالُولُ الْمُعْمَلُ وَلَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوْلُ الْمَالِ الْمُ عَلَى عَلَيْمَ الْمَالِ الْمُعْلَى الْمَالِلَ الْمُعْلَى الْمُولُ الْمُولِ الْمُعْلِقُ الْمُلْ الْقُولُ الْمُولُ الْمَالُولُ الْمُعْلِقُ الْمَالُولُ الْمُؤْلِلُولُ الْمُولِ الْمُؤْلِقِ الْمَالِ الْمُعَلِي الْمُعْلَالِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُ الْمُو

بِقَلْبِ مُنِيبٍ \* ادْخُلُوها بِسَلامٍ ذلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ \* لَهُمْ ما يَشاؤُنَ فِيها وَلَدَيْنا مَزِيدٌ ﴾.(١)

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذاتِ مَمْلٍ مَمْلَها وَتَرَىٰ النَّاسَ سُكارىٰ وَما هُمْ بِسُكارىٰ وَلكِنَّ عَذابَ الله شَدِيدٌ ﴾. (٢)

وقال تعالى: ﴿يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ هُ يَوْمَئِذٍ يُوفَيِّهِمُ اللهُ دِينَهُمُ الْحُقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللهَ هُوَ الْحُقُّ الْمُبِينُ ﴾. (٣)

## الدليل الثاني: روايات المعصومين على الله

وهي أيضًا كثيرة جدًا، وقد ذكرت تفاصيل أكثر مما ذكره القرآن الكريم، ولا ضير، إذ إن سنة النبي على وروايات أهل البيت الله هي المبينة للقرآن الكريم، ومن تلك الروايات التالي:

روي أنه لما عاد رسول الله على من تبوك إلى المدينة، قدم عليه عمرو بن معدي كرب فقال له النبي على الله الله عمرو، يؤمنك الله من الفزع الأكبر. فقال: يا محمد، وما الفزع الأكبر، فإني لا أفزع! فقال: يا عمرو، إنه ليس مما تحسب وتظن، إن الناس يصاح بهم صيحة واحدة، فلا يبقى ميت إلا نشر، ولا حي إلا مات، إلا ما شاء الله، ثم يصاح بهم صيحة أخرى، فينشر

<sup>(</sup>۱) ق ۲۰ – ۳۵.

<sup>(</sup>٢) الحج ١ -٢.

<sup>(</sup>٣) النور ٢٤ - ٢٥.

بعض أدلة المعاد المعاد

من مات ويُصفَّون جميعًا، وتنشقُّ السماء وتهدُّ الأرض وتخرّ الجبال، وتزفر النيران وترمي بمثل الجبال شررًا، فلا يبقى ذو روح إلا انخلع قلبُه، وذكر ذنبَه وشُغِلَ بنفسه، إلا ما شاء الله، فأين أنت يا عمرو من هذا؟ قال: ألا إني أسمع أمرًا عظيمًا. فآمن بالله ورسوله، وآمن معه من قومه ناس، ورجعوا إلى قومهم».(١)

وفي رواية عن أمير المؤمنين أنه قال: «يا عباد الله، إن بعد البعث ما هو أشد من القبر، يوم يشيب فيه الصغير، ويسكر فيه الكبير، ويسقط فيه الجنين، وتذهل كل مرضعة عها أرضعت، يوم عبوس قمطرير، يوم كان شره مستطيرًا. إن فزع ذلك اليوم ليُرهب الملائكة الذين لا ذنب لهم، وترعد منه السبع الشداد، والجبال الأوتاد، والأرض المهاد، وتنشق السهاء فهي يومئذ واهية، وتصير وردة كالدهان، وتكون الجبال كثيبًا مهيلًا بعد ما كانت صهًا صلابًا، وينفخ في الصور فيفزع من في السهاوات ومن في الأرض إلا من شاء الله تعالى، فكيف من عصى بالسمع والبصر واللسان واليد والرجل والفرج والبطن إنْ لم يغفر الله تعالى له ويرحمه من ذلك اليوم؟! لأنه يقضي ويصير إلى غيره، إلى نار قعرها بعيد، وحرها شديد، وشرابها صديد، وعذابها جديد، ومقامعها حديد، لا يفتر عذابها، ولا يموت سكانها، دار ليس فيها رحمة، ولا يسمع لأهلها دعوة.

واعلموا يا عباد الله أن مع هذا رحمة الله التي لا تعجز عن العباد، جنة

<sup>(</sup>١) الإرشاد للشيخ المفيد ج١ ص ١٥٨.

عرضها كعرض السهاء والأرض أعدت للمتقين، (خيرٌ) لا يكون معها شر أبدًا، لذاتها لا تملُّ، ومجتمعها لا يتفرق، سكانها قد جاوروا الرحمن، وقام بين أيديهم الغلمان، بصحاف من الذهب فيها الفاكهة والريحان».(١)

## الدليل الثالث: حكم العقل.

إن العقل يحكم بضرورة وجود عالم غير عالمنا، باعتبار:

أ: أنه ثبت أن الله تعالى القادر على كل شيء هو حكيم، لا يفعل عبثًا، ولا يضيع عنده حق أحد.

ب: وأنه يقع في الدنيا الكثير من المظالم التي لم تُنتصف، فكم من ظالم مات من دون أن يؤخذ منه الحق، وكم من مظلوم مات بحسرة حقه وهو يتجرع مرارة الغصب والظلم.

ج: فلو كانت الدنيا هي الخاتمة لكان إيجاد الناس فيها على هذه الحال عبثًا، والحكيم يُجلُّ عن ذلك.

إذن، لا بد من وجود عالم آخريتم فيه الانتصاف من الظالم وإرجاع الحق إلى المظلوم، وهو يوم المعاد.(٢)

<sup>(</sup>١) أمالي الشيخ المفيد ص ٢٦٥ - ٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) هناك أدلة عقلية أكثر دقة من هذا، وهناك من يناقش في جدوى العقل في إثبات المعاد وأن المعاد لا يثبت إلا بالنقل، ولا يهمنا التعرض إلى تلك التفاصيل هنا.

#### النقطة الثالثة:

## الأقوال في المعاد.

يمكن أن نجد عدة أصناف لمنكري المعاد، علمًا أن بعض الإنكار يقوم على فلسفة معينة، وبعضه إنها كان لأجل جلب منفعة دنيوية أو تبعًا لنزوات النفس وشهواتها، والمنكرون باختصار هم التالي:

## الأول: الماديون.

حيث ذهبوا إلى أن الوجود منحصر بالمادة، فغير المادي ليس موجودًا، وبالتالي فلا وجود للغيب ولا لما وراء المادة، وبذلك أنكروا حتى وجود الروح.

وأكملوا نظريتهم بالقول: إن بداية الخلق إنها كانت صدفة ومن دون علة عالمة قادرة حية حكيمة، وبالتالي، فهذه الحياة هي كل الوجود، وما بعدها من حياة، فلا معاد.

وإلى هذا الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُمْلِكُنا إِلَّا الدَّهْرُ، وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ \* وَإِذَا تُتُلَّى عَلَيْهِمْ آيَاتُنا بِيِّنَاتٍ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا اثْتُوا بِآبائِنا إِنْ كُنْتُمْ تُعْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنا بَيِّنَاتٍ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا اثْتُوا بِآبائِنا إِنْ كُنْتُمْ

صادِقِينَ ﴾.(١)

فهاتان الآيتان واضحتان في أن الماديين:

١/ "يؤمنون بالدهر، أي الزمان، وأنه هو الفاعل المؤثر في الأشياء" (١) والقرآن يرد عليهم مدّعاهم هذا بقوله ﴿ وَما لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴾.

وقد أشار الإمام الصادق إلى هؤلاء بقوله (... فَأَمَّا كُفْرُ الجُحُودِ فَهُوَ الجُحُودِ فَهُو الجُحُودُ بِالرُّبُوبِيَّةِ وهُو قَوْلُ مَنْ يَقُولُ لَا رَبَّ ولَا جَنَّةَ ولَا نَارَ وهُو قَوْلُ فَهُو الجُحُودُ بِالرُّبُوبِيَّةِ وهُو قَوْلُ مَنْ يَقُولُ لَا رَبَّ ولَا جَنَّةَ ولَا نَارَ وهُو قَوْلُ صِنْفَيْنِ مِنَ الزَّنَادِقَةِ يُقَالُ لَهُمُ الدَّهْرِيَّةُ وهُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ: ﴿ومَا يُمْلِكُنَا إِلَّا اللَّهُ وَهُمُ اللَّهُ وَهُمُ اللَّهُ وَلَا عَلَى عَيْرِ تَشُبُّتِ مِنْهُمْ ولَا اللَّهُ وَلَا عَلَى عَيْرِ تَشُبُّتِ مِنْهُمْ ولَا تَعْقِيقٍ لِشَيْءٍ عِمَّا يَقُولُونَ قَالَ الله ﴿ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾... (٣)

٢/ أنهم يحصرون الوجود بالمادة، ولذلك طلبوا أن يتم إرجاع آبائهم ليروهم فيؤمنوا ﴿وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آياتُنا بَيِّنَاتٍ ما كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا ائْتُوا بِآبائِنا إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾.

الثاني: إنكار المعاد الجسماني رغم الاعتقاد بألوهية الله تبارك وتعالى.

وهو قول من آمنوا بوجود الله تعالى، وأنه هو الخالق للكون، ولكنهم في نفس الوقت أنكروا المعاد، وإليهم الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ

<sup>(</sup>١) الجاثية ٢٤ – ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الحقائق والدقائق في المعارف القرآنية ج٧ ص ٨٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج٢ ص ٣٨٩ بَابُ وُجُوه الْكُفْر ح١.

الأقوال في المعاد.

كَفَرُوا هَلْ نَدُلُّكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ يُنَبِّئُكُمْ إِذَا مُزِّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَديدٍ ﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَىٰ اللهِ كَذِباً أَمْ بِهِ جِنَّةُ بَلِ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ فِي الْعَذَابِ وَالضَّلَالِ الْبَعِيدِ ﴾. (١)

فهاتان الآيتان واضحتان في أنهم كانوا يؤمنون بالله تعالى، لذلك اتهموا النبي الله بأنه يفتري عليه كذبًا بقوله بالمعاد!

وقد اعتمدوا على إنكارهم للمعاد على أن الموت عبارة عن إعدام، ولا يمكن إعادة المعدوم، ﴿إِذَا مُزَّقْتُمْ كُلَّ مُمَزَّقٍ إِنَّكُمْ لَفِي خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾.

#### الثالث: النفعيون.

وهؤلاء لم ينكروا المعاد بناءً على دليل أو فلسفة معينة، وإنها أنكروه عمليًا ليفتحوا أمام أنفسهم اللهث وراء شهواتها وغرائزها من دون رادع، إذ عرفنا أن الإيهان بالمعاد يعني ضرورة التقيّد بالحدود التي ترسم خط النجاة، وهذا يلزم منه ترك الشهوات المحرمة، وحصر الانتفاع بالغرائز بالطريق الذي لا يخالف الشريعة، وحتى يتخلّصوا من هذا الرادع أنكروه بألسنتهم، وخالفوا مقتضاه بعملهم.

وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿لا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيامَةِ ۞ وَلا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ۞ وَلا أُقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَّامَةِ ۞ أَكُنْ نَسُولَيَ اللَّوَّامَةِ ۞ أَكُنْ نُسَوِّيَ بَنانَهُ ۞ بَلْ يُرِيدُ الْإِنْسانُ لِيَفْجُرَ أَمامَهُ ۞ يَسْئَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيامَةِ ۞ . (٢)

<sup>(</sup>١) سبأ ٧ -٨.

<sup>(</sup>٢) القيامة ١ -٦.

فالآيات واضحة في أن سبب إنكار البعض ليوم القيامة هو ﴿لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ ﴾ أي «ليدوم على فجوره فيها يستقبله من الزمان»(١) ويدخل ضمن هؤلاء السلاطينُ الظلمةُ، وأصحابُ المناصب، حيث إنهم يخافون على مناصبهم ويتمسكون بها، فإن الملك عقيم، ولو وجدوا أن إظهار الإيهان بالمعاد لا يحقق طموحهم، لأنكروه، ولكذّبوا به.

# الرابع: المعاد الروحاني (دون الجسماني)(٢).

الذين قالوا بأن المعاد روحاني فقط، ولا يمكن أن يكون بالبدن، لأن البدن سيعدم بعد التحليل، ويستحيل إرجاعه.

وبالتالي فهم اعترفوا بالمعاد، ولكنه للروح فقط، فيكون الثواب والعقاب فقط للروح، واللذات والعقوبات ستكون معنوية روحية، ولا لذات مادية.

ولكن فاتهم أن الله تعالى الذي أوجد البدن من العدم، يمكنه أن يعيده بكل يُسْرٍ بعد أن يتحلل وينتشر بين ذرات التراب، إذ بالموت لا يُعدم البدن، وإنها يتحلل ويرجع إلى مواده الأولية، قال تعالى: ﴿أُولَمُ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّهَاواتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِيَ المُوْتَىٰ بَلَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾. (٣)

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار للعلامة المجلسي ج٧ ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) ذهب إلى هذا الرأي بعض الفلاسفة، من قبيل صدر المتألهين. انظر: الحكمة المتعالية في الأسفار الأربعة لصدر الدين محمد الشيرازي ج٥ ص ١٢١ الباب العاشر في تحقيق المعاد الروحاني والإشارة إلى السعادة العقلية والشقاوة التي بإزائها والى السعادة والشقاوة الغير الحقيقيتين وما قيل في بيانها. (٣) الأحقاف ٣٣.

الأقوال في المعاد.

# الرابع: المعاد الجسماني والروحاني.

وهو ما عليه المشهور من علمائنا.

### النقطة الرابعة:

## النفخ في الصور والحشر

الحشر هو الجمع، وفي يوم القيامة سيتم حشر وجمع جميع الناس، بل سيتم حشر المخلوقات جميعاً، قال تعالى: ﴿وَحَشَرْناهُمْ فَلَمْ نُغادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾.(١)

هذه الآية واضحة في «أن الحشر سيكون بنحو الجماعات لا الأفراد، وبالقهر، فلا يتخلّف عنه فرد أو جماعة». (٢)

فالحشر هو «حشر الأموات بعد إحيائهم بأبدانهم، وعودة أرواحهم اليها، وبعثهم للحساب والجزاء بإرادة الله تعالى وقدرته». (٣)

ولقد بين القرآن الكريم أن ذلك يتم من خلال النفخ في الصور، وأن النفخ في الصور يكون على مرحلتين، الأولى قبل يوم البعث والحساب، حيث يموت بها كل الأحياء إلا من شاء الله تعالى. قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصَّورِ فَفَزِعَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَمَنْ فِي الْأَرضِ إِلَّا مَنْ شاءَ اللهُ وَكُلُّ أَتُوهُ داخِرِينَ ﴾.(١)

<sup>(</sup>١) الكهف ٤٧.

<sup>(</sup>٢) الحقائق والدقائق في المعارف القرآنية ج٧ ص ٣٧٥ - ٣٧٦.

<sup>(</sup>٣) الحقائق والدقائق في المعارف القرآنية ج٧ ص ٣٧٦.

<sup>(</sup>٤) النمل ٨٧.

والثانية نفخة الإحياء حيث يقوم الجميع لرب العالمين، يُبعثون إلى ساحة المحشر ليتم حسابهم.

وقد أشار لهما القرآن الكريم بقوله ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَمَنْ فِي الْأَرضِ إِلَّا مَنْ شاءَ اللهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ ﴾.(١)

ومن صفات هذا الصور أنه أداة واحدة يُفعل معها نفس الفعل، إلا أن أثره مختلف جدًّا، فبينها تكون النفخة الأولى لإماتة الجميع - إلا من شاء الله- تكون الأخرى لإحياء الجميع وعلى نحو الخلود والدوام بدوام الله تعالى وبإخلاده جل جلاله.

وقد أطلق القرآن الكريم على النفخ في الصور عدة أسماء أخرى، يشير كل اسم منها إلى صفة من صفات هذه المرحلة، ومنها: النقر بالناقور، قال تعالى: ﴿فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُورِ ﴿ فَذَلِكَ يَوْمَئِذٍ يَوْمٌ عَسِيرٌ ﴿ عَلَىٰ الْكَافِرِينَ غَيْرُ يَسِيرٍ ﴾ (٢) ﴿ ولعله سُمي بالناقور هنا لأنه يصدر الصوت الذي يصكّ الأسماع ويؤثر فيها، فكأنه أحدث فيها نقبًا، وعلامة النقب هو التأثر والاستجابة لصوته بالخروج من القبر ». (٣)

والصيحة، وهي الصوت العالي، قال تعالى: ﴿يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ

<sup>(</sup>۱) الزمر ٦٨.

<sup>(</sup>۲) المدّثر ۸ – ۱۰.

<sup>(</sup>٣) الحقائق والدقائق في المعارف القرآنية ج٧ ص ٣٨٠.

النفخ في الصور والحشر النفخ في الصور والحشر

# بِالْحُقِّ ذلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴿ . (١)

# من هو المستثنى في ﴿إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ ﴾؟

يُحتمل في معنى هذا الاستثناء أمران:

## الأمر الأول: الإشارة إلى شمول القدرة الإلهية.

أن المقصود من الاستثناء ليس إثبات عدم موت مجموعة معينة بالنفخة الأولى، وإنها المقصود بيان أن كل حدث يقع في عالم الإمكان فإنها يكون بإذن الله تعالى وإقداره ومشيئته وحوله وقوته، وبالتالي فإن الخيار ما زال بيده جل وعلا، ويمكنه أن يمنع من صدور فعل معين، فيكون المعنى: أنه وبالنفخة الأولى سيموت الجميع، ولكن لو شاء الله تبارك وتعالى أن لا يموت بعض لما مات، ولما تأثّر بالنفخ في الصور، ليس لوجود خلل في النفخ في الصور، ليس لوجود خلل في النفخ في الصور، وإنها لأن أثره مشروط بإذن الله تعالى، فلو شاء الله تبارك وتعالى أن لا يموت البعض، لما مات بكل تأكيد.

## الأمر الثاني: مجموعة خاصة من المخلوقات.

قال في مجمع البيان في بيان هذا المستثنى: «من الملائكة الذين يثبت الله قلوبهم، وهم: جبرائيل وميكائيل وإسرافيل وعزرائيل. وقيل: يعني الشهداء، فإنهم لا يفزعون في ذلك اليوم. وروي ذلك في خبر مرفوع». (٢)

<sup>(</sup>١) الفتح ٤٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجمع البيان للشيخ الطبرسي ج٧ ص ٤٠٩.

# ويمكن القول:

إن المقصود بهم هم المعصومون الله ومن تمسك بولايتهم بشكل مطلق، وله بيان تفصيلي. (١)

(١) تفصيل هذا البيان هو التالي:

إن آيات النفخة الأولى تؤكد على موت الجميع، فيموت من في الأرض، وهم المخلوقات الأرضية، ويموت أيضًا من في السموات، وهم (الملائكة وأراوح الشهداء والسعداء...) [معرفة المعاد- آية الله السيد محمد الحسيني الطهراني مج ٥ ج ١٠ ص ١١٠.]

وهذه الآيات هي ما صرّحت بأن ﴿مَنْ شَاءَ اللهُ﴾ سوف لا يُصعقون ولا يموتون بالنفخة، «فلا بد -إذن- أن يكونوا أفضل وأعلى من الملائكة ومن أرواح أصحاب اليمين والمحسنين، وأن يكون لهم من القدرة والتحمل إلى درجة لا تؤثر في قلوبهم وآذانهم أبدًا تلك الصيحة الشديدة المنبعثة من الصور...» [معرفة المعاد- آية الله السيد محمد الحسين الحسيني الطهراني مج ٥ ج ١٠ ص ١٠١.] أما من هم؟

فهذا يتم بيانه عبر الخطوات التالية:

الخطوة الأولى: إنه تعالى يقول ﴿وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزِعَ مَنْ فِي السَّهاواتِ وَمَنْ فِي الْأَرضِ إِلَّا مَنْ شاءَ اللهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ داخِرِينَ ﴾ [النمل ٨٧]

وفي نفس الوقت يقول جل وعلا بعد تلك الآية: ﴿مَنْ جاءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْها وَهُمْ مِنْ فَزَعٍ يَوْمَئِذِ آمِنُونَ﴾. [النمل ٨٩]

فهذه الآية تُصرّح بأن ﴿مَنْ جاءَ بِالْحُسَنَةِ ﴾ آمنون من الفزع الذي يحصل بسبب النفخ في الصور. إذن، من جاء بالحسنة هو من يأمن من فزغ النفخ في الصور.

الخطوة الثانية: ليس المراد من قوله تعالى: ﴿مَنْ جاءَ بِالْحُسَنَةِ ﴾ هو كل من عمل الحسنة ولو على نحو الموجبة الجزئية، بأن جاء ببعض الحسنات، ولكنه خلَطها بعمل بعض السيئات، وإلا للزم أن يكون كل من عمل حسنة -ولو حسنة واحدة- آمناً من نفخة الصور، وهذا واضح البطلان.

إذن، المراد من قوله تعالى: ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحُسَنَةِ ﴾ هو من عمل الحسنة بالمطلق، بأن لم يعمل معها أي سيئة، وهذا يعني أن الآمن هو المعصوم.

ويمكن بيان هذه الخطوة ببيان آخر:

إن القرآن يُصرّح بأنّ الذين يشملهم الصعق بالنفخ في الصور سيُحضرون يوم القيامة ويقومون بين

يدي الله تعالى، قال تعالى: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّهاواتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ﴾. [الزمر ٦٨] وقال تعالى: ﴿إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً واحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنا مُحْضَرُونَ﴾. [يس ٥٣]

ولكن آية أخرى صرّحت بأن (المخلَصين) -بالفتح- سوف لا يشملهم الحضور، بل إنهم سيُعفون منه، قال تعالى: ﴿فَإِنَّهُمْ لُمُحْضَرُونَ ﴿ إِلَّا عِبادَ الله المُخْلَصِينَ ﴾. [الصافات ١٢٧ – ١٢٨]

فالمخلَصون إذن لا يشملهم الصعق بالنفخ في الصور، وسيُعفون من الحضور بين يدي الله تعالى.

ثم إن القرآن يبين أن المخلَص -بالفتح- هو معصوم لا ينال منه الشيطان شيئًا ولا يُغويه، قال تعالى: ﴿قَالَ فَبعِزَّتِكَ لَأُغْوِينَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبادَكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾. [ص ٨٢ - ٨٣]

وقال تعَالى: ﴿قَالَ رَبِّ بِهِا أَغْوَيْتَنِي لَأُزِيِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبادَكَ مِنْهُمُ اللَّهُ عَالَىٰ ﴿ وَلَا عُلِيهُمْ سُلْطانٌ..﴾. [الحجر ٣٩ – ٤٢] إذُن، المعصومون هم الذين لا يفزعون ولا يُصعقون بنفخة الصور.

الخطوة الثالثة: روائيًا، فإن المقصود من قوله تعالى: ﴿مَنْ جاءَ بِالْحُسَنَةِ ﴾ هو من تمسك بولاية أمير المؤمنين ﴿ اللهُ منين ﴿ اللهُ الْجُدَلِيُّ عَلَى أَمِيرِ المؤمنين ﴿ اللهُ الْجُدَلِيُّ عَلَى أَمِيرِ المؤمنين ﴿ اللهُ الْجُدَاللهُ الْجُدَاللهُ الْجُدَاللهُ الْجُدَاللهُ الْجُدَاللهُ وَهُمْ مِنْ المُؤمنين ﴿ وَمَنْ جاءَ بِالحُسنَةِ فَلَه خَيْرٌ مِنْها وهُمْ مِنْ فَنَعُ مَوْمَئِذٍ آمِنُونَ ﴾ ومَنْ جاءَ بِالسَّيِّةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ قَالَ: بَلَى يَا أَمِيرَ المؤمنينَ، جُعِلْتُ فِدَاكَ. فَقَالَ ﴿ الْجُسنَةُ مَعْرِفَةُ الْوَلَايَةِ وَجُبُّنَا أَهْلَ الْبَيْتِ، والسَّيِّئَةُ إِنْكَارُ الْكَانِي جاءَ مِلهُ الْبَيْتِ، والسَّيِّئَةُ إِنْكَارُ الْمَا عُنْتُمْ مَعْرِفَةِ الإِمَامِ الْمَامِينِينَ ، جُعِلْتُ فِدَاكَ. فَقَالَ ﴿ اللَّهَ لَاكليني جا ص ١٨٥ بَابُ مَعْرِفَةِ الإِمَامِ والرَّدُ إِلَيْهِ مَا مُنْ الْبَيْتِ. وَمُؤَلِّ عَلَيْهُ هَذِهِ الآيَةَ ». [الكافي للكليني جا ص ١٨٥ بَابُ مَعْرِفَةِ الإِمَامِ والرَّدُ إِلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى الْمُولِدَةُ وَاللَّهُ مَا الْبَيْتِ.

وعن عباد بن موسى الساباطي، قال: «قلت لأبي عبد الله الهذا إن أبا أمية يوسف بن ثابت حدَّث عنك أنك قلت: لا يضر مع الإيهان عمل، ولا ينفع مع الكفر عمل؟ فقال انه لم يسألني أبو أمية عن تفسيرها، إنها عنيت بهذا أنه من عرف الامام من آل محمد وتولاه، ثم عمل لنفسه بها شاء من عمل الخير قُبِل منه ذلك، وضوعف له أضعافا كثيرة، فانتفع بأعهال الخير مع المعرفة، فهذا ما عنيتُ بذلك، وكذلك لا يقبل الله من العباد الأعهال الصالحة التي يعملونها إذا تولوا الامام الجائر الذي ليس من الله (تعالى).

فقال له عبد الله بن أبي يعفور: أليس الله (تعالى) قال: ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحُسَنَةِ فَلَه خَيْرٌ مِنْها وهُمْ مِنْ فَزَعٍ يَوْمَئِذٍ آمِنُونَ﴾. فكيف لا ينفع العمل الصالح ممن تولى أئمة الجور؟

فقال له أبو عبد الله ﷺ: وهل تدري ما الحسنة التي عناها الله (تعالى) في هذه الآية، هي والله معرفة

الامام وطاعته، وقال ﴿: ﴿ وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُجُزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾. وإنها أراد بالسيئة إنكار الامام الذي هو من الله (تعالى).

ثم قال أبو عبد الله عن جاء يوم القيامة بولاية إمام جائر ليس من الله وجاء منكرًا لحقنا جاحداً بولايتنا، أكبه الله (تعالى) يوم القيامة في النار». [أمالي الشيخ الطوسي ص ٢١٨ ح ٩٣٩ / ٨٠.] وهذا يعني أن الأمان يمكن أن يتعدى المعصومين الله إلى من تمسك بولايتهم بصورة مطلقة، وليس مجرد أنه ادّعى التمسك بها ولكنه خالف هذا التمسك بارتكاب ما نخالف منهجهم العقائدي والفقهي والأخلاقي، فمن تمسك بولايتهم ومقتضياتها إلى حد يصل إلى مرحلة ما يُسمى بـ(العصمة الكسبية) يمكن أن يكون آمنًا من فرع الصيحة والنفخ في الصور.

<sup>[</sup>استفيد هذا البيان من كتاب: معرفة المعاد- آية الله السيد محمد الحسين الحسيني الطهراني مج ٥ ج٠٠ ص ١٠١ - ١٢٠ بتصرف وتلخيص وإضافة.]

#### النقطة الخامسة:

### بعض خصائص يوم القيامة.

من خلال النصوص التي تعرضت ليوم القيامة، يمكن القول: إنه يوم يتميز عن عالمنا بعدة مميزات، تمثل قوانين خاصة بذلك اليوم، ومنها التالي:

## الخصيصة الأولى: الدوام والثبات.

واضحٌ جدًا أن الدنيا لا ثبات فيها، وأن كل شيء فيها هو إلى التغير والزوال، وقد أشارت الروايات الشريفة إلى هذه الحقيقة بتعبيرات مختلفة، والواقع يشهد على ذلك أيضًا، فلا يمكن أن نطمئن بحالٍ معينة تكون هي السمة الثابتة في هذه الحياة، فلا ثبات في الدنيا إلا للتغير. وقد روي عن أمير المؤمنين أنه قال «لو بقيت الدنيا على أحدكم لم تصل إلى من هي في يده»(۱).

أما في يوم القيامة، فالثبات هي السمة والقانون، فهو إما الجنة، وإما النار، ولا تغير من هذه الناحية.

<sup>(</sup>١) عيون الحِكَم والمواعظ لعليِّ بن محمّد الليثي الواسطى (ص ٤١٧).

## الخصيصة الثانية: بروز إدراك جميع الموجودات.

يشير القرآن الكريم إلى أن الموجودات في هذا العالم لها نوع من الإدراك، ولكننا لا نفقه إدراكها، قال تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَكِننا لا نفقه إدراكها، قال تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَناحَيْهِ إِلَّا أُمَمٌ أَمْثالُكُمْ مَا فَرَّطْنا فِي الْكِتابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَطِيرُ بِجَناحَيْهِ إِلَّا أُمَمٌ أَمْثالُكُمْ مَا فَرَّطْنا فِي الْكِتابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ فَيُعْشَرُونَ ﴾.(١)

وقال تعالى: ﴿تُسَبِّحُ لَهُ السَّماواتُ السَّبْعُ وَالْأَرضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كانَ حَلِيماً غَفُوراً ﴾.(٢)

وقال تعالى: ﴿ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِيَ كَالْحِجارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنْها لَمَا يَشَّقُّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْأَنْهارُ وَإِنَّ مِنْها لَمَا يَشَّقُّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ اللَّاءُ وَإِنَّ مِنْها لَمَا يَشَّقُّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ اللَّاءُ وَإِنَّ مِنْها لَمَا يَشْعَلُونَ ﴾. (٣)

وقال تعالى: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمانَةَ عَلَىٰ السَّماواتِ وَالْأَرضِ وَالْجِبالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَها وَأَشْفَقْنَ مِنْها وَحَمَلَهَا الْإِنْسانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً﴾.(٤)

فهذه الآيات تشير إلى أن الطيور والجبال والصخور وغيرها لها نوع من الإدراك، ولكننا في هذا العالم الدنيوي لم نطّلع على تفاصيل إدراكها ولا كيفيته.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ٤٤.

<sup>(</sup>٣) البقرة (٧٤).

<sup>(</sup>٤) الأحزاب (٧٢).

أما في القيامة، فالإدراك والشعور سيكون شاملًا للجميع، وستبرز إدراكات تلك الموجودات، بحيث يتم التواصل بين الإنسان وبينها، وليس أوضح في ذلك من قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْداءُ الله إِلَى النَّارِ فَهُمْ وليس أوضح في ذلك من قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْداءُ الله إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ \* حَتَىٰ إِذا ما جاؤُوها شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ يُوزَعُونَ \* وَقالُوا جُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنا قالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ \* وَما كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلا أَبْصارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ وَلكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللهَ لا يَعْلَمُ كَثِيراً مِمَّا تَعْمَلُونَ \* وَذلِكُمْ ظَنُكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْداكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ \* . (۱)

وعن الصادق جعفر ابن محمد الله قال: «عليكم بإتيان المساجد، فإنها بيوت الله في الأرض، ومن أتاها متطهرًا طهره الله من ذنوبه، وكُتب من زواره، فأكثروا فيها من الصلاة والدعاء، وصلُّوا من المساجد في بقاع مختلفة، فإنّ كل بقعة تشهد للمصلي عليها يوم القيامة».(٢)

وفي وصية رسول الله على لأبي ذر: «يا أبا ذر، ما من رجل يجعل جبهته في بقعة من بقاع الأرض إلا شهدت له بها يوم القيامة، وما من منزل نزله قوم إلا وأصبح ذلك المنزل يصلى عليهم أو يلعنهم». (٣)

<sup>(</sup>۱) فصلت (۱۹ – ۲۳).

<sup>(</sup>٢) أمالي الشيخ الصدوق ص ٤٤٠ ح ٥٨٤ / ٨.

<sup>(</sup>٣) أمالي الشيخ الطوسي ص ٥٣٤ ح ١١٦٢ / ١.

## الخصيصة الثالثة: تجسّم الأعمال

تذكر النصوص الدينية أن يوم القيامة سيشهد تجسمًا للأعمال، بحيث إن باطن الإنسان ونواياه وأعماله تظهر على أشكال معينة، وهذا باعتبار ما يُقال من أن للأعمال صورتين: صورة ملكية، وصورة ملكوتية، أو صورة مشهودة مرئية، وصورة غيبية خفية، فالغيبة مثلًا في صورتها الملكية المشهودة عبارة عن ذكر المؤمن بما يكره، ولكنها في صورتها الملكوتية عبارة عما أخبر عنه القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحُمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرهْتُمُوهُ ﴾. (١)

وهكذا الربا، هو أخذ زيادة على القرض مثلًا، وفي صورته الملكوتية: ﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبا لا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطانُ مِنَ المُسِّي ﴿اللَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطانُ مِنَ المُسِّي ﴿١٠)

وهكذا أكل أموال اليتيم: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْماً إِنَّما يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ ناراً وَسَيَصْلَوْنَ سَعيراً﴾.(٣)

وفي يوم القيامة سيتم تجسم الأعمال على غرار هذه النصوص، وقد روي عن النبي على أنه قال: «إن المؤمن إذا خرج من قبره صور له عمله في صورة حسنة فيقول له: ما أنت؟ فوالله، إني لأراك امرئ الصدق؟! فيقول له: أنا عملك، فيكون له نور أو قائد إلى الجنة، وإن الكافر، إذا خرج من قبره صور

<sup>(</sup>١) الحجرات ١٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) النساء ١٠.

له عمله في صورة سيئة وبشارة سيئة فيقول: من أنت؟ فوالله، إني لأراك امرأ السوء، فيقول: أنا عملك، فينطلق به حتى يدخل النار».(١)

ومن ذلك ما روي عن البراء بن عازب قال: «كان معاذ بن جبل جالسًا قريبًا من رسول الله في منزل أبي أيوب الأنصاري، فقال معاذ: يا رسول الله أرأيت قول الله تعالى: ﴿يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفُواجاً ﴿''). فقال الله تعالى: ﴿يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفُواجاً ﴾(''). فقال الله عاذ! سألت عن عظيم من الأمر، ثم أرسل عينيه، ثم قال: يحشر عشرة أصناف من أمتي أشتاتًا، قد ميزهم الله من المسلمين، وبدّل صورهم بعضهم على صورة الخنازير، وبعضهم منكسون: أرجلهم من فوق، ووجوههم من تحت، ثم يُسحبون عليها، وبعضهم عُميُ يترددون، وبعضهم صم بكم لا يعقلون، وبعضهم يمضغون ألسنتهم، يترددون، وبعضهم صم بكم لا يعقلون، وبعضهم يمضغون ألسنتهم، فيسيل القيح من أفواههم لعابًا يتقذرهم أهل الجمع، وبعضهم مقطعة أيديهم وأرجلهم، وبعضهم مصلبون على جذوع من نار، وبعضهم أشدُّ نتنًا من الجيف، وبعضهم يلبسون جبابًا سابغة من قطران، لازقة بجلودهم.

فأما الذين على صورة القردة فالقتّات (النهام) من الناس. وأما الذين على صورة الخنازير فأهل السحت. وأما المنكسون على رؤوسهم فأكلة الربا. والعمي: الجائرون في الحكم. والصم والبكم: المعجبون بأعماهم. والمقطعة يمضغون بألسنتهم فالعلماء والقضاة الذين خالف أعماهم أقواهم. والمقطعة

<sup>(</sup>١) كنز العمال للمتقى الهندى ج١٤ ص ٣٦٧ - ٣٦٨ ح ٣٨٩٦٣.

<sup>(</sup>٢) النبأ ١٨.

أيديهم وأرجلهم: الذين يؤذون الجيران. والمصلبون على جذوع من نار فالسعاة بالناس إلى السلطان. والذين هم أشد نُتنًا من الجيف فالذين يتمتعون بالشهوات واللذات، ويمنعون حق الله في أموالهم، والذين يلبسون الجباب فأهل الفخر والخيلاء».(١)

وعَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﷺ قَالَ: «مَا مِنْ مَوْضِعِ قَبْرٍ إِلَّا وهُوَ يَنْطِقُ كُلَّ يَوْمٍ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ: أَنَا بَيْتُ النُّرابِ أَنَا بَيْتُ الْبَلَاءِ أَنَا بَيْتُ الدُّودِ».

قَالَ ﴿ فَإِذَا دَخَلَه عَبْدٌ مُؤْمِنٌ قَالَ: مَرْحَباً وأَهْلاً، أَمَا والله لَقَدْ كُنْتُ أُحِبُّكَ وأَنْتَ تَمْشِي عَلَى ظَهْرِي، فَكَيْفَ إِذَا دَخَلْتَ بَطْنِي، فَسَتَرَى ذَلِكَ. قَالَ: وَيُخْرُجُ مِنْ فَيُفْسَحُ لَه مَدَّ الْبَصَرِ، ويُفْتَحُ لَه بَابٌ يَرَى مَقْعَدَه مِنَ الجُنَّةِ. قَالَ: ويَخْرُجُ مِنْ فَيُفْسَحُ لَه مَدَّ الْبَصَرِ، ويُفْتَحُ لَه بَابٌ يَرَى مَقْعَدَه مِنَ الجُنَّةِ. قَالَ: ويَخْرُجُ مِنْ فَيُفُولُ: يَا عَبْدَ الله، مَا رَأَيْتُ شَيْئاً فَطُّ أَحْسَنَ مِنْه، فَيَقُولُ: يَا عَبْدَ الله، مَا رَأَيْتُ شَيْئاً قَطُّ أَحْسَنَ مِنْه، فَيَقُولُ: يَا عَبْدَ الله، مَا رَأَيْتُ شَيْئاً قَطُّ أَحْسَنَ مِنْه، فَيَقُولُ: يَا عَبْدَ الله، وعَمَلُكَ الصَّالِحُ لَلْ أَحْسَنَ مِنْكَ؟ فَيَقُولُ: أَنَا رَأَيُكَ الحُسَنُ الَّذِي كُنْتَ عَلَيْه، وعَمَلُكَ الصَّالِحُ النَّذِي كُنْتَ عَلَيْه، وعَمَلُكَ الصَّالِحُ النَّذِي كُنْتَ عَلَيْه، وعَمَلُكَ الصَّالِحُ النَّذِي كُنْتَ تَعْمَلُه».

قَالَ ﷺ: «ثُمَّ تُؤْخَذُ رُوحُه فَتُوضَعُ فِي الْجُنَّةِ حَيْثُ رَأَى مَنْزِلَه، ثُمَّ يُقَالُ لَه: نَمْ قَرِيرَ الْعَيْنِ. فَلَا يَزَالُ نَفْحَةٌ مِنَ الْجُنَّةِ تُصِيبُ جَسَدَه يَجِدُ لَذَّ مَهَا وطِيبَهَا حَتَّى يُبْعَثَ».

قَالَ ﷺ: «وإِذَا دَخَلَ الْكَافِرُ قَالَ: لَا مَرْحَباً بِكَ ولَا أَهْلاً، أَمَا والله، لَقَدْ كُنْتُ أُبْغِضُكَ وأَنْتَ تَمْشِي عَلَى ظَهْرِي فَكَيْفَ إِذَا دَخَلْتَ بَطْنِي، سَتَرَى ذَلِكَ.

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان للشيخ الطبرسي ج١٠ ص ٢٤٢ - ٢٤٣. وبعض مفردات هذه الرواية تبين عقوبات بعض الذنوب، لا تجسم الأعمال، ولكن أبقيناها للفائدة التربوية.

قَالَ: فَتَضُمُّ عَلَيْه فَتَجْعَلُه رَمِياً، ويُعَادُ كَمَا كَانَ، ويُفْتَحُ لَه بَابٌ إِلَى النَّارِ فَيَرَى مَقْعَدَه مِنَ النَّارِ، ثُمَّ قَالَ: ثُمَّ إِنَّه يَخْرُجُ مِنْه رَجُلٌ أَقْبَحُ مَنْ رَأَى قَطُّ، قَالَ: فَيَقُولُ: يَا عَبْدَ الله، مَنْ أَنْتَ مَا رَأَيْتُ شَيْئاً أَقْبَحَ مِنْكَ؟ قَالَ: فَيَقُولُ: أَنَا عَمَلُكَ السَّيِّئُ اللَّذِي كُنْتَ تَعْمَلُه، ورَأَيُكَ الخبيثُ. قَالَ: ثُمَّ تُؤْخَذُ رُوحُه فَتُوضَعُ حَيْثُ رَأَى اللَّذِي كُنْتَ تَعْمَلُه، ورَأَيُكَ الخبيثُ. قَالَ: ثُمَّ تُؤْخَذُ رُوحُه فَتُوضَعُ حَيْثُ رَأَى مَقْعَدَه مِنَ النَّار، ثُمَّ لَمْ تَزَلْ نَفْخَةٌ مِنَ النَّارِ تُصِيبُ جَسَدَه فَيَجِدُ أَلَهَا وحَرَّهَا فِي جَسَدِه إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُ، ويُسَلِّطُ الله عَلَى رُوحِه تِسْعَةً وتِسْعِينَ تِنِيِّناً تَنْهَشُه لَيْسَ خِسَدِه إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُ، ويُسَلِّطُ الله عَلَى رُوحِه تِسْعَةً وتِسْعِينَ تِنِيِّناً تَنْهَشُه لَيْسَ فِيهَا تِنِيِّنَ يَنْفُخُ عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ فَتُنْبِتَ شَيْئاً». (١)

وقَالَ أَبُو عَبْدِ الله ﴿ فَي حَدِيثٍ طَوِيلٍ: ﴿ إِذَا بَعَثَ الله المُؤْمِنَ مِنْ قَبْرِه خَرَجَ مَعَه مِثَالُ يَقْدُمُ أَمَامَه، كُلَّمَا رَأَى المُؤْمِنُ هَوْلاً مِنْ أَهْوَالِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ قَالَ لَه الْمِثَالُ: لَا تَفْزَعْ وَلَا تَحْزَنْ وَأَبْشِرْ بِالسُّرُورِ وَالْكَرَامَةِ مِنَ الله ﴿ ، حَتَّى يَقِف بَيْنَ لَه الْمُثَالُ: لَا تَفْزَعْ وَلَا تَحْزَنْ وَأَبْشِرْ بِالسُّرُورِ وَالْكَرَامَةِ مِنَ الله ﴿ ، فَيُحَاسِبُه حِسَاباً يَسِيراً ، ويَأْمُرُ بِه إِلَى الجُنَّةِ ، وَالْمِثَالُ أَمَامَه. فَيَقُولُ لَه الله ﴿ وَمَا زِلْتَ تُبَشِّرُنِي لَهُ اللهُ وَمَا زِلْتَ تُبَشِّرُنِي لِهَ اللهُ وَمَا زِلْتَ تُبَشِّرُنِي الله ﴿ وَالْكَرَامَةِ مِنَ الله حَتَّى رَأَيْتُ ذَلِكَ ، فَيَقُولُ: مَنْ أَنْتَ؟ فَيَقُولُ: أَنَا اللهُ وَلَا اللهُ وَتَى الله ﴿ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلُولُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللّهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ إِلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّ

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٣ ص ٢٤١ - ٢٤٢ بَابُ مَا يَنْطِقُ بِهِ مَوْضِعُ الْقَبِرْ ح١.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج٢ ص ١٩٠ بَابُ إِدْخَالِ السُرُّورِ عَلَىَ الْمُؤْمِنِيَن حَ٨.

#### النقطة السادسة:

#### الحساب

تؤكد النصوص الدينية على أن من أهم منازل القيامة هو فتح محكمة إلهية عادلة، يتم فيها حساب البشر على كل صغيرة وكبيرة، قال تعالى: ﴿... وَحَشَرْناهُمْ فَلَمْ نُغادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً \* وَعُرِضُوا عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًا لَقَدْ جِئْتُمُونا كَمَا خَلَقْناكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ بَلْ زَعَمْتُمْ أَلَّنْ نَجْعَلَ لَكُمْ مَوْعِداً \* وَوُضِعَ الْكِتابُ فَتَرَىٰ اللَّجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يا وَيْلَتَنا ما لهِذَا الْكِتابِ لا يُغادِرُ صَغِيرةً وَلا كَبِيرةً إِلَّا أَحْصاها وَوَجَدُوا ما عَمِلُوا حاضِراً وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً \*.(١)

وإن من غايات الحساب هو إظهار العدل الإلهي في عباده، وحكمته وجوده وكرمه في جزائهم، إذ هو يتضمن "إعطاء كل ذي حق حقه، بمجازاة العاملين على أعمالهم، بمعاقبة المسيء، ومكافأة المحسن بالأجر والثواب." (٢) بالإضافة إلى أنه يدفع العبد إلى التزام العمل الصالح، والابتعاد عن القبيح، إذ ما دام وراءه حساب فلهاذا الكسل عن الحسن؟!

<sup>(</sup>١) الكهف ٤٧ - ٤٩.

<sup>(</sup>٢) الحقائق والدقائق في المعارف القرآنية ج $\Lambda$  ص ٩.

#### مميزات الحساب الإلهي : .

ثم إن الحساب الإلهي يمتاز بأنه:

أولًا: لا يقتصر على الكمّ في الأعمال، وإنْ كان الكمُّ أيضًا مهم، إذ ورد مثلًا استحباب كثرة الحج حيث روي عن رسول الله عليه الحج من أراد الدُّنيا والآخِرَة فَليَؤُمَّ هذَا البَيتَ، ومَن رَجَعَ مِن مَكَّة وهُو يَنوِي الحَجَّ مِن قابِل زيدَ في عُمُرِهِ».(١)

ولكن الكمَّ لوحده ليس هو الملاك في القبول، وإنها المهم هو النوع والداخل والجوهر، قال تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقَ المُوْتَ وَالْحَياةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيَّكُمْ أَيَّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيُّكُمْ أَيْحُكُمْ أَيُّكُمْ أَيْحُكُمْ أَيْحُمُونُ وَالْحَلِيقُ لَاللَّهُ عُلُولُ أَيْحُلُوكُ أَيْحُلُمُ أَيْحُلُهُ أَيْحُونُ وَالْحَلِيقُ لَعُلُولُ أَيْحُلُونُ أَيْحُونُ وَالْحَلَاقُ لِيَعْلِيقُونُ وَكُونُ أَيْحُمُ أَيْحُمُ أَيْحُونُ وَالْحَلَاقُ لَعُلُونُ وَلِيعُونُ وَالْحَلَاقُ لَعُلُونُ وَالْحَلَاقُ لَعُلُونُ وَالْحُلُولُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ وَالْحَلَاقُ لَعْلَالِكُ فَعُلِكُ وَلِيعُونُ وَالْعُلِكُ وَلِيعُونُ وَالْعُمْ وَالْحُلْحُونُ وَالْعُلِكُ وَلِيعُونُ وَالْعُلِكُ وَلِيعُونُ وَلَعُلُونُ وَلِيعُونُ وَلِعُونُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ وَلِعُلُونُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ وَلِعُلُونُ وَلِعُلُونُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ ولِهُمُ وَلِعُلُونُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ ولِيعُونُ وَلِيعُونُ وَلِعُلِهُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ وَلِيعُونُ ل

ولذلك ورد التأكيد على أن تكون النية صالحة في العمل، وعلى التركيز على أسباب قبول العمل وإن كان قليلًا.

يقول رسول الله عَلَيْ لأبي ذرِّ: «يا أبا ذرِّ، ليكن لك في كلِّ شيء نيَّة صالحة، حتَّىٰ في النوم والأكل»(٣).

وروي عن زيد الشحّام، قال: قلت لأبي عبد الله عن: إنّي سمعتك تقول: «نيّة المؤمن خير من عمله»، فكيف تكون النيّة خيراً من العمل؟ قال: «لأنَّ العمل ربَّها كان رياء للمخلوقين، والنيّة خالصة لربِّ العالمين، فيُعطي تعالىٰ

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه للشيخ الصدوق (ج٢ ص ٢١٩ - ٢٢٢ ح ٢٢٢٢ و ٢٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) الملك (٢).

<sup>(</sup>٣) مكارم الأخلاق للطبرسي: ٤٦٤.

# علىٰ النيَّة ما لا يُعطى علىٰ العمل»(١).

ثانيًا: أنه حساب بميزان الحق الذي لا يخطئ ولا يشتبه أبدًا، وهذا ما يولد الاطمئنان للمؤمن بأن عمله لن يذهب سدى مها كان قليلًا، وحتى لو سرق أحدهم منك عملك الصالح في الدنيا ونسَبه إلى نفسه وخَدَع الناس، فإن ميزان يوم القيامة لا يُخدع، فسيرجع لك عملك وأثره، وسيُعلن ذلك على رؤوس الأشهاد.

وقد روي في وصيَّة الإمام الصادق الله لبن جندب أنَّه قال له: «يا ابن جندب، لا تتصدَّق على أعين الناس ليزكُّوك، فإنَّك إنْ فعلت ذلك فقد استوفيت أجرك، ولكن إذا أعطيت بيمينك فلا تُطلِع عليها شهالك، فإنَّ الذي تتصدَّق له سرَّا يُجزيك علانيةً على رؤوس الأشهاد، في اليوم الذي لا يضرُّك أنْ لا(٢) يطَّلع الناس على صدقتك»(٣).

ثالثًا: أن الحساب يكون وفق مستندات وأدلة لا يمكن معها للمجرم أن يُنكر أبدًا، فيُكتفى بحسابه أن يقرأ هو كتابه فيُقِرّ بها فيه، قال تعالى: ﴿وَكُلَّ إِنسانٍ أَلْزَمْناهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ كِتاباً يَلْقاهُ مَنْشُوراً \* اقْرَأْ كِتابَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾. (٤)

رابعًا: أن الباب مفتوح فيه للشفاعة المقبولة، والتي تنفع في تخفيف

<sup>(</sup>١) علل الشرائع للصدوق ٢: ٥٢٤/ باب ٣٠١/ ح ١.

<sup>(</sup>٢) هكذا في المصدر، ولعل المناسب هو حذف حرف (لا).

<sup>(</sup>٣) تحف العقول لابن شعبة الحرّاني (ص ٣٠٥).

<sup>(</sup>٤) الإسراء ١٣ – ١٤.

الحساب أو في تمشية بعض الأخطاء والتجاوز عنها.

إن موضوع الشفاعة من الموضوعات الإسلامية، والتي دلت عليها الكثير من الأدلة، ورتبت عليها الكثير من الثمرات، وهي المقام المحمود الذي وُعد به النبي الأعظم عَلَيْ، إذ روي عن الإمام الباقر أو الصادق عقاماً في قوله: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقاماً مَحْمُوداً ﴾ (١) قال: هي الشفاعة. (٢)

وعن الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه على قال: «قال رسول الله على إذا قمت المقام المحمود تشفعت في أصحاب الكبائر من أمتي،

<sup>(</sup>١) الإسراء ٧٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي ج٢ ص ٣١٤ ح ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) الزمر (٥٣).

<sup>(</sup>٤) الضحى (٥).

<sup>(</sup>٥) تفسير فرات الكوفي ص ٥٧٠ و ٥٧١ ح ٧٣٤ - ٦.

الحساب ١

فيشفعني الله فيهم، والله لا تشفعت فيمن آذي ذريتي».(١)

بل إن بعض الروايات صرحت أنْ لا أحد من الناس إلا وهو محتاج إلى شفاعة النبي الأعظم على فقد روي أنه دخل مولى لامرأة على بن الحسين على أبي جعفر على يقال له: أبو أيمن، فقال: يا أبا جعفر، يغرون الناس ويقولون: (شفاعة محمد، شفاعة محمد)؟!

فغضب أبو جعفر على حتى تربّد وجهه ثم قال: ويحك يا أبا أيمن، أغرّك أنْ عفّ بطنك وفرجك؟! أما لو قد رأيت أفزاع القيامة لقد احتجت إلى شفاعة محمد على ويلك، فهل يشفع إلا لمن وجبت له النار؟

ثم قال: ما أحد من الأولين والآخرين إلا وهو محتاج إلى شفاعة محمد عليه القيامة.

ثم قال أبو جعفر عند إن لرسول الله على الشفاعة في أمته، ولنا الشفاعة في شيعتنا، ولشيعتنا الشفاعة في أهاليهم.

ثم قال: وإن المؤمن ليشفع في مثل ربيعة ومضر، فإن المؤمن ليشفع حتى لخادمه ويقول: يا رب حقّ خدمتي كان يقيني الحر والبرد. (٢)

والشفاعة تكون وفق شروط خاصة، وهذا ما تذكره الروايات الشريفة في باب الأعمال التي تخفّف الحساب.

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الصدوق ص ٣٧٠ ح ٤٦٢ / ٣.

<sup>(</sup>۲) تفسير القمى ج٢ ص ٢٠٢.

ومن ذلك ما روي عن أبي عبد الله ﴿ إِن صلة الرحم تهوّن الحساب يوم القيامة ﴿ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخافُونَ سُوءَ الْحِسابِ ﴾. (١). (٢)

وغيرها من الشروط والروايات التي فصّلها العلماء في حديثهم عن الشفاعة -التي سيأتي بعض الكلام فيها في السؤال الخامس من النقطة السابعة إن شاء الله تعالى-

خامسًا: أن الناس يُدعون في يوم القيامة كلُّ مع إمامه، وهو مفاد قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أُناسٍ بِإِمامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُولئِكَ يَقْرَؤُنَ كِتابَهُمْ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً \* وَمَنْ كَانَ فِي هذِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي الْآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلاً \*.

وتؤكد النصوص الدينية على أن حساب الشيعة سيكون على يدي أئمتهم المسلم فقد روي عن عبد الله ابن سنان، عن أبي عبد الله الله قال: إذا كان يوم القيامة وَكَلنا الله بحساب شيعتنا، فها كان لله، سألنا الله أن يبه لنا فهو لهم، وما كان لنا فهو لهم، ثم قرأ أبو عبد الله الله إليّنا إِيابَهُمْ ثُمّ إِنّ إِلَيْنا إِيابَهُمْ ثُمّ إِنّ عَلَيْنا حِسابَهُمْ (٢).

<sup>(</sup>١) الرعد ٢١.

<sup>(</sup>٢) الزهد للحسين بن سعيد الكوفي ص ٣٧ ح ٩٩.

<sup>(</sup>٣) الغاشية ٢٥ - ٢٦.

<sup>(</sup>٤) أمالي الشيخ الطوسي ص ٤٠٦ ح ٩١١ / ٥٥.

#### النقطة السابعة:

#### الخلود

الخلود معناه البقاء والدوام، بحيث لا يطرأ عليه العدم، وقد أوضح القرآن الكريم أن الدار الآخرة هي دار الخلود، فأهل الجنة مخلّده وبعضهم يشمله العفو الإلهي أو الشفاعة، أو ربها يقضي فترة حكمه في النار ثم يخرج منها.

و هنا خمسة اسئلة:

السؤال الأول: هل يتنافى خلود الممكن مع بقاء الله تعالى؟

السؤال الثاني: ما هو الوجه في تعليق الخلود على المشيئة؟

السؤال الثالث: ألا يحصل مللٌ في الجنة؟!

السؤال الرابع: كيف يتناسب العذاب الدائم مع الذنب المؤقت؟

السؤال الخامس: هل الشفاعة تشجع على الذنب؟

<sup>(</sup>۱) تفسير القمى ج٢ ص ٢٢٣.

# السؤال الأول: هل يتنافى خلود المكن مع بقاء الله تعالى؟

قد يُقال: إن أدلة التوحيد قامت على أنه لا باقي على نحو الخلود غير المنقطع إلا الله تبارك وتعالى، وأما الممكن فليس له في حد ذاته إلا الفناء، فكيف يتناسب هذا مع القول بخلود أهل الجنة في الجنة وبعض أهل النار؟

## الجواب:

إن هذا صحيح لو كان النظر إلى ذات المكن، فالمكن في حدّ ذاته ليس له الخلود، بل هو يحتاج في أصل وجوده وفي استمراره إلى علة فوقه تعطيه الوجود وتفيضه عليه.

ولكن هذا لا يُنافي بقاء الممكن؛ لأن علته التامة (وهو الله تبارك تعالى) أرادت له البقاء، فيكون بقاء الممكن وخلوده ليس من ذاته لينافي أدلة التوحيد الدالة على أن لا باقي إلا الله تعالى، وإنها هو بقاء بإذن الله تعالى وبإخلاد من الله تعالى، لا من ذات الممكن، وهذا لا ضير فيه أبدًا.

وقد صُرِّح بهذا السؤال وجوابه فيها روي عن أبي زكريا يحيى بن أبي بكر، قال: قال النظّام [المعتزلي] لهشام بن الحكم: ان أهل الجنة لا يبقون في الجنة بقاء الأبد، فيكون بقاؤهم كبقاء الله تعالى، ومحال أن يبقوا كذلك.

فقال هشام: إن أهل الجنة يبقون بمبقٍ لهم، والله يبقى بلا مبقٍ، أو ليس هو كذلك؟!

الخلود ////

فقال: محال أن يبقو اللأبد.

قال: ما يصيرون؟ قال يدركهم الخمود.

قال: فبلغك أنّ في الجنة ما تشتهى الأنفس؟

قال: نعم.

قال: فان اشتهوا وسألوا ربهم بقاء الأبد؟

قال: إن الله تعالى لا يلهمهم ذلك.

قال: فلو أن رجلًا من أهل الجنة نظر إلى ثمرة على شجرة، فمدّ يده ليأخذها، فتدلّت إليه الشجرة والثهار، ثم كانت منه لفتة فنظر إلى ثمرة أخرى أحسن منها، فمدّ يده اليسرى ليأخذها، فأدركه الخمود، ويداه متعلقة بشجرتين، فارتفعت الأشجار وبقي هو مصلوبًا، فبلغك أنّ في الجنة مصلوبين؟

قال: هذا محال.

قال: فالذي أتيت به أمحل منه، أن يكون قوم قد خُلقوا وعاشوا فأُدخلوا الجنان، تموّتهم فيها يا جاهل!(١)

«أي وأنت تنسبهم إلى الموت في النشأة الخالدة وتثبت لهم المات في جنة الخلد يا جاهل». (٢)

<sup>(</sup>١) اختيار معرفة الرجال (رجال الكشي) للشيخ الطوسي ج٢ ص ٥٥٢ ح ٤٩٣.

<sup>(</sup>٢) من شرح المصدر.

## السؤال الثاني: ما هو الوجه في تعليق الخلود على المشيئة؟

قد يُقال:

إن القول بخلود أهل الجنة في الجنة وبعض أهل النار في النار، يخالف قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ هُمْ فِيها زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خالِدِينَ فِيها ما دامَتِ السَّماواتُ وَالْأَرضُ إِلَّا ما شاءَ رَبُّكَ إِنَّ رَبَّكَ فَعَّالٌ لِما يُرِيدُ \* وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الجُنَّةِ خالِدِينَ فِيها ما دامَتِ السَّماواتُ وَالْأَرضُ إِلَّا ما شاءَ رَبُّكَ عَطاءً غَيْرَ بَحُدُوذٍ ﴾. (١)

حيث إن هذه الآيات تدل على أن الخلود معلّق على مشيئة الله تعالى، بمعنى أنه إذا شاء الله تعالى أخرج الطائفة التي يشاء مما هي فيه، وهو ما قد يشى بأنه لا خلود في الحقيقة.

## والجواب:

(۱) هو د ۲۰۱ – ۱۰۸.

أن معنى الآية هو أنه:

لا ريب بأن إرادة الله تعالى غالبة على كل إرادة، وأنه لا ند لإرادته تعالى، فإذا أراد الله شيئًا فإنها يقول له: كن، فيكون، وهذا المعنى شامل لعالم الدنيا والآخرة، ولا يُستثنى منه موجود ممكن على الإطلاق، فحتى لو دخل أهل الجنة في الجنة، فإن إرادة الله تعالى ما زالت على حالها من كونها قاهرة على كل إرادة، فيمكن والحال هذه أن يُخرج الله تعالى المؤمنين من الجنة لو شاء ذلك، فلو شاء فلا شيء يقف بوجهه أبدًا، هذا هو المعنى المقصود من الاستثناء.

الخلود ////

وهكذا الكلام في أهل النار.

وبعبارة أخرى: (من الجلي -عقلًا ونقلًا - أن أصحاب الجنة لا يُغادرونها أبدًا، لذا فإن استثناء ﴿إِلَّا ما شاءَ رَبُّكَ ﴾ في شأن السعداء لا يدل على تحقق خروجهم ووقوعه في الخارج، بل ينحصر مدلوله في بيان قهّارية الحق سبحانه، وغلبة مشيئته، أي إن إرادة الله المتعال ومشيئته مقدمتان على كل شيء، وحاكمتان عليه، وأنّ أي قانون أو قاعدة لا يحيطان أبدًا بمشيئة الحق تعالى، ولا يُخضعها لحكمه، وإن إرادة الحق واختياره مما لا يُغلب ولا يقُهر أبدًا.

إن أصحاب الجنة ماكثون فيها أبدًا، ولكن بإرادة الله ومشيئته، وأصحاب النار ماكثون فيهًا أبدًا، إلا أن يشاء الله سبحانه، أي إن إرادة الله ومشيئته في حقهم أعلى من كل قانون ووعد، وأنهم -في حال خلودهم- خاضعون لإرادة الله ، فإن شاء أخرجهم منها دون أي يصدّه مانع أو يردعه رادع.

وهذا الاستثناء الذي يُعرف في تعبير أصحاب التفسير والعرفان باستثناء المشيئة يفيد هذا المعني »(١)

وقال الشريف المرتضى في بيان هذه الاستثناء:

«أن يكون الاستثناء غير مؤثر في النقصان من الخلود، وإنها الغرض فيه: أنه لو شاء أن يخرجهم وأن لا يخلدهم لفعل، في أن التخليد إنها يكون بمشيئته

<sup>(</sup>١) معرفة المعاد- آية الله السيد محمد الحسين الحسيني الطهراني مج ٥ ج٠١ ص ٢١٥ - ٢١٦.

وإرادته، كما يقول القائل لغيره: والله لأضربنك إلا أن أرى غير ذلك، وهو لا ينوى إلا ضربه. ومعنى الاستثناء ههنا: أني لو شئت أن لا أضربك لفعلت وتمكّنت، غير أني مجمع على ضربك». (١)

وقال الشريف المرتضى تَتُمُّن في بيان وجه آخر لهذا الاستثناء:

«أن يكون تعليق ذلك بالمشيئة على سبيل التأكيد للخلود والتبعيد للخروج؛ لأن الله تعالى لا يشاء إلا تخليدهم على ما حكم به ودل عليه، ويجري ذلك مجرى قول العرب: والله لأهجرنك إلا أن يشيب الغراب ويبيض القار، ومعنى ذلك: أني أهجرك أبدًا من حيث عُلق بشرط معلوم أنه لا يحصل، وكذلك معنى الآيتين والمراد بهما: أنهم خالدون أبدًا لأن الله تعالى لا يشاء أن يقطع خلودهم»(٢)

# السؤال الثالث: ألا يحصل مللٌ في الجنة؟!

بعد وضوح أن أهل الجنة عندما يدخلونها فإنهم سيكونون من الخالدين فيها، وسيتنعمون بلذائذها المختلفة، من أكل وشراب وقصور وحور وما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، ولكن ماذا بعد ذلك؟ ألا يُحتمل أن المؤمن وهو في الجنة يحصل عنده الملل من الأكل والشرب وغيرها؟

الذي سيدخل الجنة هو المؤمن نفسه الذي كان في الدنيا، ونحن بالوجدان

<sup>(</sup>١) أمالي الشريف المرتضى ج٤ ص ٨ وهو الوجه الخامس الذي ذكره.

<sup>(</sup>٢) أمالي الشريف المرتضى ج٤ ص ٨. وهو الوجه السادس الذي ذكره.

الخلود ////

نجد أنفسنا أننا نملُّ من أمرٍ ما إذا تكرَّر علينا عدة مرات، فكيف إذا بقي معنا إلى أبد الآبدين؟!

فكيف سيتم علاج الملل المتوقّع في الجنة؟

# والجواب:

الله الله الإحساس، عام الما الآخرة قوانين تختلف عن عالم الدنيا، فلعل الإحساس، عاما كما بالملل هو من خصائص الدنيا، وأما في الآخرة فيرفع هذا الإحساس، عاما كما كان الإصر والأغلال من خصائص عالم الدنيا، وأما في الآخرة فيرفع الغلُّ من قلوب المؤمنين، ولا يبقى فيها سوى الود والحب لبعضهم البعض، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ لا نُكَلِّفُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَها أُولئِكَ تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ لا نُكَلِّفُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَها أُولئِكَ أَصْحابُ الجُنَّةِ هُمْ فِيها خالِدُونَ \* وَنَزَعْنا ما فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ تَجْرِي مِنْ عَرْبُ مَعْ الله عَلَى الله الله عَلَى الله

وقال تعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ ۞ ادْخُلُوها بِسَلامٍ آمِنِينَ۞ وَنَزَعْنا ما فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ إِخْواناً عَلىٰ شُرُرٍ مُتَقابِلِينَ۞.(٢)

٢/ هناك العديد من الأمور واللذائذ الدنيوية، التي لا يمل منها الإنسان،
 بل تجده في كل مرة يشتاق إليها، بل بعضها لا يستطيع أن يستغني عنها.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٤٢ - ٤٣.

<sup>(</sup>٢) الحجر ٥٥ - ٤٧.

انظر مثلًا إلى طعام معين، عندما تشبع منه ستملُّه، ولكنك بعد سويعات قليلة سترجع تشتهيه وكأنك لم تأكل أي طعام من قبل.

وخذ مثالًا على ذلك الحاجة إلى إشباع الغريزة الجنسية.

بل نجد أننا لا نمل من استنشاق الهواء مهم طال بنا الزمن، وفي كل مرة نستنشقه نجد لذة جديدة فيه.

وهكذا مثلًا النوم، فإنك كلم شبعت منه وهجرته، فإنك سرعان ما تعود إليه وتلتذ به تمامًا بعد سويعات قليلة من العمل والحركة.

بل الماء رغم استعماله المستمر، فإننا نجد لذة في كل مرة نرتشف شيئًا منه، وشوقًا إليه إذا ابتعد عنا سويعات قليلة.

إذن، ملل الإنسان ليس شاملًا لكل اللذائذ والموجودات.

ومعه، فيمكن أن تكون اللذائذ في الآخرة من النوع الذي لا يُملّ، بحيث لا يشبع الإنسان من شيء منها، بل يتجدد له الشوق إليه.

٣/ حيث إن نعيم الآخرة لا حدود له، فليكن في الجنة إذن أنواع من اللذائذ غير متناهية، بحيث إنها تكون متجددة على طول الوقت، وكلما وجد المؤمن لذة معينة، جاءته لذة أخرى، وكلما شبع من لذة، اشتاق إلى لذة أخرى، وهكذا دواليك.

خصوصًا مع الالتفات إلى أن الجنة هي من رحمة الله تعالى، والله تعالى غير متناهي، فرحمته جل وعلا كذلك.

المخلود ١١///

وهذا ما تشير له بعض الروايات الشريفة، ومنها ما روي عن أبي عبد الله على قال: «إن الله تعالى خلق بيده جنة لم ترها عين، ولم يطلع عليها مخلوق، يفتحها الرب تبارك وتعالى كل صباح فيقول: ازدادي طيبًا، ازدادي ريحًا». (١)

وعن أبي جعفر على قال: «إن أهل الجنة توضع لهم موائد، عليها من سائر ما يشتهونه من الأطعمة التي لا ألذ منها ولا أطيب، ثم يُرفعون عن ذلك إلى غيره».(٢)

وحتى لو قيل: بأن اللذائذ هناك متناهية، لكنها على كل حال أكثر بكثير جدًا مما في الدنيا، ومعه، فيمكن القول: إن كثرتها تبعد الملل عنها، فلو فرضنا أن الإنسان يحتاج إلى سنة كاملة ليدور حول كل لذائذ الجنة، فلا شك أنه بعد انتهاء السنة سيكون مشتاقًا جدًا للّذة الأولى التي رآها في أول السنة الفائتة، وهكذا بدون أن يحصل له ملل.

٤/ لا شك أن رغبات الإنسان غير متناهية، وأنّ عنده القدرة على تخينًا أمور تُشبع رغباته هي غير موجودة في عالمنا، أو لا يمكن أن تتحقّق في عالمنا، وحيث إن من قوانين الجنة أن المؤمن يحصل على أي نعمة بمجرد أن يتمنّاها، إذن، يمكن القول: إن أماني الإنسان غير المتناهية تمنعه من الملل من نعم الجنة غير المتناهية، يقول تعالى: ﴿إِنَّ أَصْحابَ الجُنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُلٍ فاكِهُونَ \* هُمْ وَأَزْواجُهُمْ فِي ظِلالٍ عَلَىٰ الْأَرائِكِ مُتَّكِؤُنَ \* لهُمْ فِيها فاكِهَةٌ وَلهُمْ فاكِهُونَ \* هُمْ وَأَزْواجُهُمْ فِي ظِلالٍ عَلَىٰ الْأَرائِكِ مُتَّكِؤُنَ \* لهُمْ فِيها فاكِهَةٌ وَلهُمْ

<sup>(</sup>١) الزهد للحسين بن سعيد الكوفي ص ١٠٢ باب ١٩ (باب أحاديث الجنة والنار) ح ٢٧٨.

<sup>(</sup>٢) الزهد للحسين بن سعيد الكوفي ص ١٠٢ باب ١٩ (باب أحاديث الجنة والنار) ح ٢٧٩.

ما يَدَّعُونَ ﴾.(١)

### ملحوظة:

هذا السؤال لا يأتي فيها يتعلق بالعذاب في جهنم والعياذ بالله، إذ لا شك أن الإنسان لا يتعوّد على الألم، وسيبقى يتألم منه ما دام الألم موجودًا عنده ويشعر به، بالإضافة إلى أن بعض الآيات أجابت عن مثل هذا التساؤل، كها في قوله جل جلاله ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِنا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ ناراً كُلَّما نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْناهُمْ جُلُوداً غَيْرُها لِيَذُوقُوا الْعَذابَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾. (٢)

بالإضافة إلى أنه لا معنى لهذا الكلام في ما يتعلق بالعذاب في جهنم، فإن اللحظة الواحدة منه هي أعظم بكثير من تحمل الإنسان، والنصوص التي ذكرت أنواع العذاب فيها وشدته تكفي لأن يحكم العقل بضر ورة العمل على الهرب عنها بعيداً جداً، ومن ذلك ما روي عن أمير المؤمنين على حيث يقول: (وَاعْلَمُوا أَنَّه لَيْسَ لَهِذَا الْجِلْدِ الرَّقِيقِ صَبْرٌ عَلَىٰ النَّارِ، فَارْ مُوا نُفُوسَكُمْ، فَإِنَّكُمْ قَدْ جَرَّ بْتُمُوهَا فِي مَصَائِبِ الدُّنْيَا، أَفَرَ أَيْتُمْ جَزَعَ أَحَدِكُمْ مِنَ الشَّوْكَةِ تُصِيبُه، وَالْعَثْرَةِ تُدْمِيه، وَالرَّمْضَاء تُحْرِقُه؟ فَكَيْفَ إِذَا كَانَ بَيْنَ طَابَقَيْنِ مِنْ نَارٍ، ضَجِيعَ وَالْعَثْرَةِ تَدْمِيه، وَالرَّمْضَاء تُحْرِقُه؟ فَكَيْفَ إِذَا كَانَ بَيْنَ طَابَقَيْنِ مِنْ نَارٍ، ضَجِيعَ حَجَرٍ وَقَرِينَ شَيْطَانٍ؟ أَعَلِمْتُمْ أَنَّ مَالِكاً إِذَا غَضِبَ عَلَىٰ النَّارِ حَطَمَ بَعْضُهَا بَعْضَبِه، وَإِذَا زَجَرَهَا تَوَتَّبَتْ بَيْنَ أَبُوابَها جَزَعاً مِنْ زَجْرَتِه؟...»(٣).

<sup>(</sup>۱) یس ۵۵ – ۵۷.

<sup>(</sup>٢) النساء ٥٦.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٢٦٧/ الخطبة ١٨٣.

المخلود ////

#### السؤال الرابع: كيف يتناسب العذاب الدائم مع الذنب المؤقت؟

بعد تسليم دلالة الآيات الكريمة على أن بعض أهل جهنم خالدون فيها، وعلى الأقل أن البعض منهم يأخذ فترات زمنية طويلة جدًا -بالقياس إلى عمر الإنسان كله في الدنيا- يأتي السؤال:

# كيف يتناسب العذاب الدائم أو الطويل جدًا مع الذنب المؤقت؟

فالإنسان المذنب في الدنيا مهم طال زمن ذنبه فإنه أقل بكثير من الفترة الزمنية لمن يدخل جهنم.

وقد يتطور هذا السؤال إلى السؤال حول تكييف الخلود في جهنم أو المكث فيها فترات طويلة مع العدل الإلهي، فيُقال: هل من العدل أن يُعذّب الإنسان خالدًا في جهنم إزاء أعمال فتراتها الزمنية قليلة جدًا؟

# والجواب:

١/ أشارت بعض الروايات الشريفة إلى أن الخلود ليس هو فرع فعل السيئة فقط، وإنها هو فرع النية السيئة على دوام فعل الذنب.

وبعبارة أخرى: أن بعض المذنبين يكون قد بنى أمره على أن يعصي الله تعالى وعلى الدوام، بحيث لو أتيح له الخلود في الدنيا لبقي على المعصية، وعلى هذا الأساس يتمُّ تخليده في جهنم.

وإلى هذا المعنى يشير ما روي عن الإمام الصادق : «إنَّما خُلِّد أهل النار في النار لأنَّ نيّاتهم كانت في الدنيا أنْ لو خُلِّدوا فيها أنْ يعصوا الله أبداً،

وإنَّما خُلِّد أهل الجنَّة في الجنَّة لأنَّ نيّاتهم كانت في الدنيا أنْ لو بقوا فيها أنْ يُطيعوا الله أبداً، فبالنيّات خُلِّد هؤلاء وهؤلاء»، ثمّ تلا قوله تعالىٰ: ﴿قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شاكِلَتِهِ ﴾ (١)، قال: ﴿عَلَىٰ نيَّته» (٢).

بل البعض منهم وبعد أن يدخلوا جهنم في يوم القيامة، وشعورهم بعذابها بوجدانهم المباشر، لو أتيح لهم الرجوع إلى الدنيا لرجعوا إلى المعصية، فيكون خلودهم في جهنم متناسبًا مع بناء أمرهم وعزمهم على المعصية أبدًا.

قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِفُوا عَلَىٰ النَّارِ فَقَالُوا يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلا نُكَذِّبَ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ بَلْ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ وَلَوْ رُدُّوا لِيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ بَلْ بَدَا لَهُمْ مَا كَانُوا يُخْفُونَ مِنْ قَبْلُ وَلَوْ رُدُّوا لِيَا نَهُوا عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ (٣)

وقد ورد في تفسير هذه الآية عن الإمام الرضا أنه قال: «فقد علم الله أنه لو ردّهم لعادُوا لما نُهُوا عنه». (٤)

وهذا المعنى هو ما قد يُعبِّر عنه القرآن الكريم بإحاطة السيئة والخطيئة، فالبعض من المذنبين -والعياذ بالله- تحيط به سيئته بحيث تصبح هي الوجه الثابت له، لا تفارقه في أي عالم من العوالم، قال تعالى: ﴿بَلَىٰ مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً وَأُولِئِكَ أَصْحابُ النَّارِ هُمْ فِيها خالِدُونَ ﴾. (٥)

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) المحاسن لأحمد بن محمّد بن خالد البرقي (ج ٢/ ص ٣٣٠ و ٣٣١/ ح ٩٤).

<sup>(</sup>٣) الأنعام ٢٧ – ٢٨.

<sup>(</sup>٤) التوحيد للشيخ الصدوق ص ١٣٧ ح٨.

<sup>(</sup>٥) البقرة ٨١.

الخلود ////

المحصية السؤال مبني على أن العدل يقتضي المساواة بين زمن المعصية والمخالفة وزمن العقوبة، وهذا الأمر ليس صحيحًا إطلاقًا حتى في بعض الأحكام الوضعية بين العقلاء؛ «لأن العلاقة بين الإثم والعقاب ليست علاقة زمانية، بل كيفية، أي إن زمان العقاب يتناسب مع كيفية الإثم لا مع زمانه، فمثلًا قد يُقْدم شخص في لحظة على قتل نفس محترمة، وطبقًا لما في بعض القوانين يُحكم عليه بالحبس الدائم، فهنا نلاحظ أن زمن الإثم لحظة واحدة، في حين أن العقاب قد يبلغ ثمانين سنة، إذن المهم في الإثم هو كيفيته لا كمية زمانه». (١)

٣/ عالمنا عالم الأسباب والمسببات، ونحن نجد أن النتيجة ليست دائمًا تكون بحجم السبب من حيث الزمن، بل قد يكون زمن النتيجة أطول بكثير من زمن السبب.

لاحظ مثلًا لو أن «شخصًا يُبتلى بالقرحة المعدية نظرًا لإدمانه على المشروبات الكحولية لمدة سبعة أيام تباعًا، فيكون مجبورًا على تحمل الألم والأذى إلى آخر عمره، تُرى هل هذه المعادلة بين هذا العمل السيء ونتيجته مخالفة للعدالة؟!»(٢)، كلا طبعًا، لأن هذا هو مقتضى كون عالمنا عالم الأسباب والنتائج المترتبة، وليس هناك من قانون يقول بضرورة مساواة زمن النتيجة لزمن السبب كما في هذا المثال.

<sup>(</sup>١) صراط الحق للشيخ محمد آصف المحسني (قُدس سره) ج٤ ص ١٦٩ الناشر: سلسلة الذهب ١٣٩٥ ش إيران مطبعة ثامن.

<sup>(</sup>٢) صراط الحق للشيخ محمد آصف المحسني (قُدس سره) ج٤ ص ١٦٩ - ١٧٠.

"ولو كان عمر هذا الإنسان بدل الثهانين سنة ألف سنة، أو مليون سنة، ولأجل نزوته النفسية بشرب الخمر أسبوعًا يتألم طول عمره، تُرى هل هذا التألم لمليون سنة -مثلًا- مخالف لأصل العدالة؟ في حين أنه أُبلغ حال شرب الخمر بوجود هذا الخطر وعلم بنتيجته؟

ولنفرض أيضًا أن سائق سيارة لا يلتزم بأوامر المرور وضوابطه... وفي لحظة قصيرة تقع له حادثة... ويفقد بذلك عينه أو يده أو رجله في هذه اللحظة، ونتيجة لما وقع يعاني الألم سنين طويلة لفقد البصر أو اليد أو الرجل، فهل تتنافى هذه الظاهرة فيه مع أصل عدالة الله تعالى؟!»(١)

من هذا كله نخلص إلى التالي:

أنه لا ضرورة تستدعي أن يكون هناك مساواة زمنية بين السبب والنتيجة.

فإذا علمنا أن الثواب -وكذا العقاب- في الآخرة إنها هو على ما صدر من الإنسان من أفعال في الدنيا، أي إن الثواب والعذاب في الآخرة إنها هو أثر لسببه -وهو العمل في الدنيا- حينها لا ضرورة تستدعي أن يكون إخلاد أهل جهنم فيها مخالفًا للعدل الإلهي؛ لأن الله تعالى كان قد أبلغ الجميع بها يلزمهم فعله، وأخبرهم أن أثر هذا الذنب المعين هو الخلود في جهنم، فإذا تجاوز البعض على القانون الإلهي وفعل ذلك الفعل الذي يستوجب الخلود في جهنم، لم يكن إخلاده فيها مخالفًا للعدل الإلهي، بل هو مقتضاه ومقتضى

<sup>(</sup>١) صراط الحق للشيخ محمد آصف المحسني (قُدس سره) ج٤ ص ١٧٠. وانظر أيضًا: نفحات القرآن للشيخ ناصر مكارم الشيرازي ج٦ ص ٣٦٨.

الخلود الخلود المال الما

قانون الأسباب والمسببات.

ولذلك يؤكد القرآن الكريم على أن الجزاء -سواء أكان ثوابًا أم عقابًا- إنها هو لأجل العمل الذي صدر من الإنسان في الدنيا، قال تعالى: ﴿فَوَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ ﴿ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَىٰ نارِ جَهَنَّمَ يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَىٰ نارِ جَهَنَّمَ دَعًّا ﴿ هذهِ النَّارُ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾ أَفَسِحْرٌ هذا أَمْ أَنْتُمْ لا تُبْصِرُونَ ﴾ وَعَا هذهِ النَّارُ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تُكذِّبُونَ ﴾ أَفَسِحْرٌ هذا أَمْ أَنْتُمْ لا تُبْصِرُونَ ﴾ الطكوها فَاصْبِرُوا أَوْ لا تَصْبِرُوا سَواءٌ عَلَيْكُمْ إِنَّا تُجْزَوْنَ ما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ الله الله عناس في جَنَّاتٍ وَنعِيمٍ ﴿ فَاكِهِينَ بِهَا آتاهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقاهُمْ رَبُّهُمْ عَذابَ الجُحِيم ﴿ كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيناً بِهَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ . (١)

وقال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ ناراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجارَةُ عَلَيْهَا مَلائِكَةٌ غِلاظٌ شِدادٌ لا يَعْصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّهَا تُجْزَوْنَ مَا كُنتُمْ مَا يُؤْمَرُونَ ۞ . (٢)

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ لا نُكَلِّفُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَها أُولئِكَ أَصْحابُ اجُنَّةِ هُمْ فِيها خالِدُونَ ﴿ وَنَزَعْنا ما فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ قَوْلِكَ أَصْحابُ اجُنَّةٍ هُمْ فِيها خالِدُونَ ﴿ وَنَزَعْنا ما فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلِّ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهارُ وَقَالُوا الْحُمْدُ لله الَّذِي هَدانا لِهِذا وَما كُنَّا لِنَهْتَدِيَ لَوْ لا تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهارُ وَقَالُوا الْحُمْدُ لله الَّذِي هَدانا لِهِذا وَما كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوْ لا أَنْ هَدانَا الله لَقَدْ جاءَتْ رُسُلُ رَبِّنا بِالْحُقِّ وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الجُنَّةُ أُورِثْتُمُوها بِها كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾. (٣)

<sup>(</sup>١) الطور ١١ – ١٩.

<sup>(</sup>٢) التحريم ٦ - ٧.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٤٢ - ٤٣.

وغيرها من الآيات العديدة في هذا المجال.

### السؤال الخامس: هل الشفاعة تشجع على الذنب؟

تبين مما تقدم أن من يدخل إلى الجنة فإنه يكون خالداً فيها، وأما من يدخل جهنم، فإنه يمكن أن لا يكون خالداً فيها، وهكذا من يكون مستحقاً للعقاب عند الحساب، فإنه يمكن أن لا يُعاقب.

يمكن للمذنب أن يخرج من جهنم، ويمكن لمن يستحق العقوبة أن تسقط عنه، وذلك بفضل (الشفاعة) التي تعني: تدخّل من يأذن لهم الباري جل وعلا، ليكون وسيلة إليه في تخفيف العقوبة أو إلغائها أصلًا.

وقد يخطر إلى الذهن: أن هذا المعنى يستلزم عدة محاذير، وأهمها: أن معرفة المذنب بالشفاعة يعني تغريره بالمعصية اعتماداً على الشفاعة، وبالتالي سيتجرّأ الكثير من الناس على تقحّم المعصية اعتماداً عليها، هذا فضلاً عن أنه خلاف العدل الإلهى حيث يسمح بالشفاعة للبعض دون غيرهم.

## والجواب:

أولاً: لو ضمن جميع المذنبين شمولهم بالشفاعة من دون أي شرط ولا قيد، بحيث إن كل مذنب فهو يدخل تحت دائرة الشفاعة وبضهان تام، فيمكن أن يكون لهذا التساؤل معنى، أما وقد دلت النصوص على أن الشفاعة ليست مطلقة، وليست متاحة للجميع، وإنها هناك شروط لا بد أن يتوفر عليها الفرد ليكون ضمن نطاق الشفاعة، فلا معنى لهذا السؤال.

وهذا يعني: أن على الفرد أن يتوفر على الشروط الخاصة بالشفاعة، ليكون مؤهلاً لنيلها، وتلك الشروط لو اطلعنا عليها لوجدناها تشترط أن يكون الفرد من المؤمنين في هذه الحياة، لا من العاصين، وقد ذكر العلماء تبعاً للنصوص الدينية عدة شروط لها، وخلاصتها(١):

- عدم الإشراك بالله تعالى.
- الإخلاص في الشهادة بالتوحيد، قال رسول الله عَلَيْلَةَ: «شفاعتي لمن شهد أن لا إله إلَّا الله مخلصاً، يُصدِّق لسانه قلبه» (٢).
- عدم كونه ناصبياً، قال الإمام الصادق (إنَّ المؤمن ليشفع لحميمه إلَّا أن يكون ناصباً، ولو أنَّ ناصباً شفع له كلُّ نبيٍّ مرسل وملك مقرَّب ما شُفِّعوا (٣).
- عدم الاستخفاف بالصلاة، فعن أبي بصير، قال: قال أبو الحسن الأوَّل (إنَّه لمَّا حضر أبي الوفاة قال لي: يا بنيَّ، إنَّه لا ينال شفاعتنا من استخفَّ بالصلاة)(٤).
- عدم التكذيب بشفاعة النبيِّ عَلَيْهُ: قال الإمام عليُّ بن موسىٰ الرضاهَ: قال أمير المؤمنين هُ: «من كذب بشفاعة رسول الله لم تنله»(٥).

<sup>(</sup>١) انظر: محاضرات في الإلهيّات للشيخ جعفر السبحاني: ٤٦٧ و ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) علل الدارقطني ٩: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) المحاسن للبرقي ١: ١٨٦/ ح ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ٣: ٢٧٠/ باب من حافظ على صلاته أو ضيَّعها/ ح ١٥.

<sup>(</sup>٥) عيون أخبار الرضاك للصدوق ١: ٧١/ ح ٢٩٢.

إن الالتزام بهذه الشروط يتنافى مع كون الشفاعة تدفع إلى الجرأة على الذنوب، بل على العكس، هي تدفع الفرد إلى أن يلتزم بالأحكام الشرعية بشروطها التي ذكرتها هذه النصوص.

وبهذا يتبين: أن شمول الشفاعة لمن التزم بهذه الشروط دون غير الملتزم بها، هو عين العدالة ووضعٌ للشيء في موضعه، ولا ظلم ولا تجاوز فيها.

ثانياً: إن هذه الشروط التي ذكرت في الجواب الأول، ليست على نحو العلة التامة للحصول على الشفاعة، بل هي على نحو المقتضي، مما يعني احتمال عدم نيل الشفاعة للفرد رغم أنه التزم بتلك الشروط، بسبب مانع من الموانع.

# وبعبارة أخرى:

أن الشفاعة ليست أمراً يستحقه الفرد، حتى إذا لم تشمله كان له الحق بالاعتراض، كلا، بل هي أمر تفضلي من الله تبارك وتعالى، فإن شملت المذنب فهو تفضل من الله تبارك وتعالى، وإلا، فلا يستحق المذنب شيئاً، بل هو يأخذ استحقاقه من العقوبة الإلهية من دون ظلم ولا تجاوز.

فحتى لو توفر الفرد على تلك الشروط، فلا ضمان تماماً بالدخول تحت مظلة الشفاعة، مما يعنى بقاء الفرد المذنب داخل دائرة استحقاق العقوبة.

فأين التغرير بالمعصية؟ وأين دفعه نحو الجرأة على الذنب؟

ثالثاً: لو فرضنا أن الفرد المذنب ضمن الشفاعة (وهذا أمر غير ممكن

الخلود الخلود

لعدم اطلاعنا على حقيقة الحال في ذلك)، فإن الشفاعة الكبرى إنها تقع في الآخرة، وبالتالي، فهي تنفي عقوبة الآخرة، لكن يبقى البرزخ الذي هو أيضاً محكمة إلهية، والقبر الذي هو إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النيران، فالعقوبة محتملة جداً فيه، وبالتالي، فإن هذا الأمر يدفع الفرد إلى التوبة والأوبة قبل الموت، حتى لا يواجه العقوبة البرزخية.

والحاصل: «أنّ الإنسان قبل أن يصل إلى القيامة والشفاعة الموعودة، سيبقى لمدّة مديدة في عالم البرزخ ويتكبّد أنواع العذاب ولن تنفعه الشفاعة الموعودة، إذاً، أمام الإنسان المجرم في العالم الآخر أنواع العذاب التي تنتظره بعد موته مباشرة، ووجود هكذا وضع يمنع الإنسان من التجري على الذنب بذريعة الشفاعة». (١)

ومن هنا، وردت بعض الروايات التي تصرح بأن على المؤمن أن يخاف من عذاب البرزخ، حتى لو ضمن الشفاعة في الآخرة، فقد روي عَنْ عَمْرِو بْنِ يَزِيدَ قَالَ: قُلْتُ لاَّبِي عَبْدِ الله ﴿ إِنِّي سَمِعْتُكَ وَأَنْتَ تَقُولُ: كُلُّ شِيعَتِنَا فِي الجُنَّةِ عَلَى مَا كَانَ فِيهِمْ. قَالَ: صَدَقْتُكَ، كُلُّهُمْ والله فِي الجُنَّةِ. قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ الذُّنُوبَ كَثِيرَةٌ كِبَارٌ؟ فَقَالَ: أَمَّا فِي الْقِيَامَةِ فَكُلُّكُمْ فِي الجُنَّةِ بَعَلَى مَا كَانَ فِيهِمْ. قَالَ: مَدَقْتُكَ، كُلُّهُمْ والله فِي الجُنَّةِ. قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ الذُّنُوبَ كَثِيرَةٌ كِبَارٌ؟ فَقَالَ: أَمَّا فِي الْقِيَامَةِ فَكُلُّكُمْ فِي الجُنَّةِ بِشَفَاعَةِ النَّبِيِّ الْمُطَاعِ أَوْ وَصِيِّ النَّبِيِّ، ولَكِنِي والله أَتَخَوَّفُ عَلَيْكُمْ فِي الْبَرْزَخِ. فَلَا النَّبِيِّ والله أَتَخَوَّفُ عَلَيْكُمْ فِي الْبَرْزَخِ. فَقَالَ: وَمَا الْبَرْزَخُ؟ قَالَ: الْقَبْرُ مُنْذُ حِينِ مَوْتِه إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ (\*).

<sup>(</sup>١) أجوبة الشبهات العقائدية (المعاد) ج٥ ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٢) محمد بن يعقوب الكليني، الكافي: ج٣ ص ٢٤٢ بَابُ مَا يَنْطِقُ بِه مَوْضِعُ الْقَبِرْ ح٣.

# مع الالتفات إلى أمر مهم جداً، وهو:

أن ما ذكرناه في (ثالثاً) لا يعني أبداً أن الشفاعة لا يمكن أن تنال العبد المؤمن في البرزخ والقبر، كلا، بل إن بعض الروايات دلت على أن عمل العبد ينفعه في قبره، وهو نوع من الشفاعة، ولنسمها شفاعة الأعمال الصالحة، بل ورد أن ولاية أهل البيت علي تنفع كثيراً فيه، وأن الدفن في وادي السلام مثلاً ينفع في دفع العذاب في أول ليلة في القبر، ولكن كل ذلك لا يدفع نحو التملص من العمل في الدنيا، لأنه يبقى أمراً غير جزمي، وعلى العبد أن يزيد من أعماله الصالحة والتزامه بالدين ليفسح لنفسه المجال ليلج نعمة الشفاعة.

ومن تلك الروايات ما روي عن أبي بصير، عن أحدهما الله الموايات ما روي عن أبي بصير، عن أحدهما العبد المؤمن دخل معه في قبره ستة صور، فيهن صورة هي أحسنهن وجها، وأبهاهن هيئة، وأطيبهن ريحا، وأنظفهن صورة، قال: فيقف صورة عن يمينه، وأخرى عن يساره، وأخرى بين يديه، وأخرى خلفه، وأخرى عند رجليه، ويقف التي هي أحسنهن فوق رأسه، فإن أتى عن يمينه، منعته التي عن يمينه، ثم كذلك إلى أن يؤتى من الجهات الست قال: فتقول أحسنهن صورة: من أنتم جزاكم الله عني خيرا؟ فتقول التي عن يمين العبد: أنا الصلاة، وتقول التي عن يمين العبد: أنا الصلاة، وتقول التي عند رجليه: أنا الصيام، وتقول التي عند رجليه: أنا بر من وصلت من إخوانك، ثم يقلن: من أنت؟ فأنت أحسننا وجهاً، وأطيبنا ريحاً،

الخلود //// ٦٣

وأبهانا هيئة، فتقول: أنا الولاية لآل محمد (صلوات الله عليه وعليهم). (١)

٤/ فضلاً عن كل ما تقدم، فإن من المتفق عليه، والمنصوص عليه، أن الله تعالى رحيم، وأن رحمته وسعت كل شيء، وأنها سبقت غضبه، وأن الله تعالى ينشر رحمته يوم القيامة حتى إن إبليس ليطمع فيها، فلهاذا لم يستشكل البعض على سعة هذه الرحمة ولم يقل: إنها تغرّر بالعبد ليفعل المعصية؟

فقد روي عن إبراهيم بن زياد الكرخي، قال: قال الصادق جعفر بن محمد على الله تبارك وتعالى رحمته حتَّىٰ يطمع إبليس في رحمته (٢).

وعن الإمام الرضاك، عن آبائه على قال: قال رسول الله على: «إذا كان يوم القيامة تجلى الله الله لله لعبده المؤمن فيوقفه على ذنوبه ذنباً ذنباً، ثمّ يغفر الله له لا يُطلِع الله على ذلك ملكاً مقرّباً ولا نبيّاً مرسلاً، ويستر عليه ما يكره أن يقف عليه أحد، ثمّ يقول لسيّئاته: كوني حسنات»(٣).

فها أجاب به المستشكل عن سعة الرحمة الإلهية، فنحن نجيب به عن الإشكال في موردنا.

تنبيه:

لا يعني ما ذكرناه من أجوبة أن الشفاعة لا نفع فيها ولا ثمرة ولا أثر في

<sup>(</sup>١) المحاسن للبرقي ج١ ص ٢٨٨ ب٤٧ باب الشرائع ح ٤٣٢.

<sup>(</sup>Y) أمالي الصدوق: YYY و YYY ح (Y, Y, Y).

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضاك للصدوق ١: ٣٦/ ح ٥٧.

هذه الحياة، بل على العكس، إن فيها العديد من الثمرات، نذكر ثمرتين منها:

### الثمرة الأولى: بوابة الأمل.

أنها تفتح باب الأمل أمام المذنبين بأن يعملوا على تصحيح أخطائهم بها استطاعوا، وأنهم بسعيهم هذا يقتربون من الدخول تحت الشفاعة، إذ من الواضح أن المذنب لو علم بأنه ستتم معاقبته جزماً، وأنه لن ينفعه ما يعمل من الصالحات -مهما كان- في تخليصه من العقوبة، فإن هذا يؤدي به إلى اليأس والقنوط من رحمة الله تعالى.

أما لو علم أن باب التوبة مفتوح، وأن الشفاعة يمكن -لاحظ: يمكن وليس جزماً - أن تناله ويتخلص من عقوبة الذنوب، فإنه سيعمل جاهداً على التصحيح، وعلى أن يبقى متعلقاً بالعطف الإلهي والرحمة الإلهية، وهذا أمر مهم جداً في دفع الفرد نحو الرجوع إلى ساحة القدس، والابتعاد على مواطن الرذيلة والذنوب.

### الثمرة الثانية: التقرب من الشفعاء.

لا شك أن الشفعاء هم مخلوقات مختارة من الله تبارك وتعالى، وهم على درجة عالية من الكمال والقرب الإلهي، قد تعالى: ﴿لا يَمْلِكُونَ الشَّفاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْنِ عَهْداً﴾.(١)

وقال تعالى: ﴿ يَوْمَئِذٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنُ وَرَضِيَ لَهُ

<sup>(</sup>۱) مریم ۸۷.

١١ ////

# قَوْلاً ﴾.(١)

وبالتالي، فمن أراد الحصول على الشفاعة، فعليه أن يعمل على أن يتقرب من أولئك الشفعاء، مما يعني أن الفرد سيعمل على أن يربي نفسه ليكون عند حسن ظن أولئك الشفعاء، الأمر الذي يصب في صلاحه بلا أدنى شك.

وقد ذكرت بعض الروايات الشريفة أهم الشفعاء، الذين ينبغي لنا أن نتقرب منهم ونعمل على خلق صلة معهم، ومنها التالي:

عن النبي الأكرم عَلَيْهُ: «الشفعاء خمسة: القرآن، والرَّحم، والأمانة، ونبيكم، وأهل بيت نبيكم». (٢)

وعن أمير المؤمنين ﷺ: لَا شَفِيعَ أَنْجَحُ مِنَ التَّوْبَةِ. (٣)

<sup>(</sup>۱) طه ۱۰۹.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب ج٢ ص ١٤.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة ج٤ ص ٨٧ الحكمة (٣٧١)

#### بحثان تكميليان

في نهاية المطاف في هذه البحوث، نتعرض لبحثين تكميليين مهمين، بشيء من التفصيل، هما:

# البحث التكميلي الأول: موضع الاجتهاد في منظومة التشريع

نتعرض فيه إلى موضع الاجتهاد في التشريع الإسلامي، وهل أنه مصدر من مصادر التشريع -كما ذهب إليه العامة- أو أنه عملية بذل الجهد في مصادر التشريع لاستخراج الأحكام الشرعية منها وفق ضوابط منهجية معرفية محددة -كما عليه الإمامية، وما يتعلق به من بحوث مهمة، ومنها ما يتعلق بالتقليد ومعناه وبعض الأدلة عليه.

# البحث التكميلي الثاني: الغلو، حقيقته، ومصاديقه

حيث نتعرض فيه لمعنى الغلو، وما قيل في مصاديقه، وبيان ما هو من الغلو فعلاً من غيره، ضمن مفردات ومقالات عديدة.

### البحث التكميلي الأول

### موضع الاجتهاد في منظومة التشريع

هنا عدة نقاط:

النقطة الأولى: مصادر التشريع الإسلامي والعلاقة بينها.

النقطة الثانية: العلاقة بين مصادر التشريع.

النقطة الثالثة: معنى الاجتهاد.

النقطة الرابعة: المشتركات والفوارق بين الاجتهاد الشيعي والسني.

النقطة الخامسة: حدود الاجتهاد الشيعي.

النقطة السادسة: ضرورة الرجوع إلى الفقهاء في زمن الغيبة الكبرى.

#### النقطة الأولى:

#### مصادر التشريع الإسلامي والعلاقة بينها

الكلام هنا حول مصادر التشريع لدى أتباع أهل البيت الكاللام

كلُّ تشريع يحتاج إلى مصادر يستقي منها موادَّه وفقراته، والتشريع الإسلامي له مصادره الخاصَّة التي لا يمكن تجاوزها إلى غيرها، وتلك المصادر مترابطة فيها بينها ترابطاً وثيقاً جدّاً، لتُكوِّن مجموعاً واحداً تمخض عن التشريع الإسلامي الأكمل.

# ومصادر التشريع هي:

### ١ - القرآن الكريم:

ففيه كلَّ ما يحتاجه الناس إلى يوم القيامة، وهذا هو مقتضى كونه الكتاب السماوي لآخر الأديان وخاتمها.

وللقرآن الكريم سمات متعلِّقة بالتشريع، أهمُّها شموليته ومرونته، أي قابليته للاستمرار والانطباق على الموارد المختلفة، فعن الشمولية يقول تعالى: ﴿ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَناحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ ٱمْثالُكُمْ مَا فَرَّطْنا فِي

الْكِتابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ ﴾. (١)

يقول الإمام الصادق عنه (ما من أمر يختلف فيه اثنان إلَّا وله أصل في كتاب الله الله الله ولكن لا تبلغه عقول الرجال (٢).

ولذا يمكن أن تستخرج من القرآن الكريم أهم ما تحتاجه من قوانين تخصُّ الفرد والمجتمع والأُمَّة والبشرية جمعاء، لكن هذا يحتاج إلى متخصِّ في القرآن، ولذا ورد المنع من تفسير القرآن بالرأي، بمعنىٰ التفسير من دون الاعتهاد على الأصول الصحيحة للتفسير المتمثّلة بالرجوع إلى المتخصِّص به، وليِّ عنق الآيات حسب المشتهيات والاستحسانات، يقول رسول الله على الله الله عن من فسَّر برأيه كلامي، وما عرفني من شبّهني بخلقي، وما على ديني من استعمل القياس في ديني "".

وعنه عَلَيْهَ: «أكثر ما أتخوَّف على أُمَّتي من بعدي رجل يتأوَّل القرآن يضعه على غير مواضعه، ورجل يرى أنَّه أحقّ بهذا الأمر من غيره»(٤).

وعن مرونته يقول الصادق ﴿ لَمَّا سُئِلَ: ما بال القرآن لا يزداد على النشر والدراسة (٥) إلا غضاضة ؟ فقال ﴿ الله لم يُنزله لزمان دون زمان، ولا لناس دون ناس، فهو في كلِّ زمان جديد، وعند كلِّ قوم غضٌّ إلىٰ

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ١: ٦٠/ باب الردِّ إلى الكتاب والسُّنَّة ... / ح ٦.

<sup>(</sup>٣) أمالى الصدوق: ٥٥ و٥٦ ح (١٠/٣).

<sup>(</sup>٤) المعجم الأوسط للطراني ٢: ٢٤٢ و٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) أي بالرغم من أنَّه يُنشرَ ويُدرَس كثيراً.

يوم القيامة»(١).

# ٢ - سُنَّة النبيِّ الأكرم عَلَيْلَة :

المتمثّلة بأقواله وأفعاله وتقريراته عَلَيْهُ، فإذا قال النبيُّ عَلَيْهُ قولاً فيه تشريع، فيجب على جميع المسلمين امتثال أمره، لأنَّه عَلَيْهُ ﴿ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحِي ﴾. (٢)

وإذا فعل النبيُّ الأكرم يَنَا فعلاً، فهذا يدلُّ على أنَّ هذا الفعل جائز وليس بمحرَّم، لأنَّ النبيَّ الأكرم يَنَا معصوم في جميع أحواله، فلا يُعقَل أنَّه يفعل فعلاً مخالفاً للقانون الإلهي.

وهكذا تقرير النبيِّ الأكرم عَيْلَة ، فإذا فعل أحدهم فعلاً أمام النبيِّ عَلَيْه النبيُّ عَلَىٰ على يدلُّ على قبول النبيِّ الأكرم عَيْلَة بفعل ذلك الشخص وقوله، وبالتالي يدلُّ على شرعية الفعل والقول المذكورين بحضرته عَيْلَة ، وإلَّا لبيَّن النبيُّ عَيْلَة موضع الخطأ في الفعل أو القول، لأنَّه عَيْلَة مكلَّف بالبيان المطابق للواقع، ولو ترك الخطأ من دون بيان لأوقع الناس في مخالفة الشارع.

والدليل على لزوم المتابعة التامَّة المطلقة للنبيِّ الأكرم يَنَيُّ كثير من الآيات والروايات، يقول تعالىٰ: ﴿ وَمَا آَتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضاك للصدوق ٢: ٩٣/ ح ٣٢.

<sup>(</sup>٢) النجم: ٣ و٤.

# وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقابِ ﴾. (١)

ويقول تعالىٰ: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُويٰ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ ﴾. (٢)

ومن السُّنَّة النبويَّة أحاديثُ أهل البيت عَلَيْكِ، لما سنعرف -إن شاء الله تعالى- من رجوعها إلى سُنَّة النبيِّ الأكرم يَلِيَّة.

### ٣ - الإجماع:

بمعنى أنّنا قد لا نجد دليلاً ما على حكم شرعي، ولكنّنا عندما نبحث في أقوال علمائنا نجدهم أطبقوا على فتوى معيّنة، وإطباقهم وإجماعهم عليها يكشف لنا عن أنّهم ربّع استندوا إلى دليل شرعي تامّ، ولكن ذلك الدليل لم يصل إلينا لسبب وآخر، فيمكن حينذاك الاعتماد على الإجماع في إصدار حكم شرعي، لكن مع الالتفات إلى ما سنذكره بعد قليل عن علاقة الإجماع بالسُّنّة النبويّة. (٣)

<sup>(</sup>١) الحشر: ٧.

<sup>(</sup>٢) النجم: ٣ و٤.

<sup>(</sup>٣) بحث الأصوليون معنى وحجية الإجماع في كتبهم الأصولية، ونذكر هنا للفائدة ما ذكره الشيخ محمد رضا المظفر تَثُنُ في أصوله (ج٣ ص ١٠٢ وما بعدها) ما نصه:

الإجماع أحد معانيه في اللغة: الاتفاق، والمراد منه في الاصطلاح: اتفاق خاص، وهو: إما اتفاق الفقهاء من المسلمين على الحكم، أو اتفاق أهل الحل والعقد من المسلمين على الحكم، أو اتفاق أمة محمد الله على الحكم، على اختلاف التعريفات عندهم.

ومهما اختلفت هذه التعبيرات، فإنها - على ما يظهر - ترمي إلى معنى جامع بينها، وهو: (اتفاق جماعة، لاتفاقهم شأنٌ في إثبات الحكم الشرعي)... وعلى كل حال، فإن هذا الإجماع بها له من هذا المعنى قد جعله الأصوليون من أهل السنة أحد الأدلة الأربعة - أو الثلاثة - على الحكم الشرعي، في مقابل الكتاب والسنة.

والمسألة من هذه الناحية تابعة لاجتهاد المجتهد، فلربها يقبل دليلية الإجماع، ولربها لا يقبلها إلا كمؤيد ينفع في الاحتياط مثلاً.

### ٤ - العقل(١):

فللعقل قدرة على اكتشاف بعض الأحكام التي تكون موضوعاً لحكم شرعي، فمثلاً إذا كان واجبٌ ما لا يتحقَّق إلَّا إذا تحقَّقت مقدّمته، فحتَّى لو لم يحكم الشرع بوجوب مقدّمته، فيمكن للعقل أن يحكم بوجوبها، لتوقُّف الواجب المأمور به عليها.

أما الإمامية فقد جعلوه أيضا أحد الأدلة على الحكم الشرعي، ولكن من ناحية شكلية واسمية فقط، مجاراة للنهج الدراسي في أصول الفقه عند

السنيين، أي أنهم لا يعتبرونه دليلا مستقلا في مقابل الكتاب والسنة، بل إنها يعتبرونه إذا كان كاشفا عن السنة، أي عن قول المعصوم. فالحجية والعصمة ليستا للإجماع، بل الحجة في الحقيقة هو قول المعصوم الذي يكشف عنه الإجماع عندما تكون له أهلية هذا الكشف...

<sup>(</sup>۱) انظر: أصول الفقه للشيخ محمد رضا المظفر ج٢ ص ٢٦١ بحث الملازمات العقلية، وكذا ج٣ ص ١٣٧ بحث الملازمات العقلية، وكذا ج٣ ص ١٣٧ تحت عنوان: (وجه حجية العقل)

### النقطة الثانية:

### العلاقة بين مصادر التشريع

في الحقيقة إنَّ الأصل في كلِّ تلك المصادر هو القرآن الكريم، ولكن المعتمد الأكثر في أخذ الأحكام هو السُّنَّة النبويَّة.

أمَّا الإجماع، فيُشتَرط فيه أن يكون كاشفاً عن قول المعصوم، فيرجع بالتالي إلى السُّنَّة، ولذا قالوا بعدم حجية الإجماع المدركي بل ومحتمل المدركية، لأنه مع وجود المدرك فهو الحجة لا الإجماع.

وليس للعقل أحكام إلا في موارد قليلة نسبياً، وذلك في بعض مفردات أصول الدين - كما تقدم في بدايات هذا الكتاب- والموضوعات التي يصلح العقل كحدٍّ أوسط لإثباتها.

أمَّا أنَّ الأصل في أخذ الأحكام هو القرآن الكريم، فهو من الوضوح بمكان، إذ إنَّ المشرِّع هو الله تعالى، وقد نقل إلينا تشريعاته أوَّلاً وبالذات بواسطة القرآن الكريم.

ولكن - وكما قلنا قبل قليل - علينا أن نلتفت إلى أنَّ القرآن الكريم لا يمكن لأيِّ أحد أن يستخرج منه الأحكام وبقيَّة ما يحتاجه، وهو ما عبَّر عنه الإمام الصادق عقول المتقدِّم قبل قليل: «ولكن لا تبلغه عقول الرجال».

وإنَّما ذلك موكول إلى المتخصّصين بالقرآن الكريم، والمتخصّصون هم النبيُّ الأكرم عَلَيْ وأهل بيته الطاهرون السَّيْ يقول تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتابِ مِنْهُ آياتٌ مُحْكَماتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتابِ وَأُخَرُ مُتَشابِهاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فَلَيْكَ الْكِتابِ مِنْهُ آياتٌ مُحْكَماتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتابِ وَأُخَرُ مُتَشابِهاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُومِهمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشابَهَ مِنْهُ ابْتِغاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْبابِ ﴾. (١)

وقد روي عن الإمام الصادق الله قال: «نحن الراسخون في العلم، ونحن نعلم تأويله»(٢).

وعن بريد بن معاوية، عن أحد الباقرين في قوله الله الله و و ما يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا الله و وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ \*: «فرسول الله يَكُ أفضل الراسخين في العلم، قد علّمه الله جميع ما أنزل عليه من التنزيل والتأويل، وما كان الله ليُنزل عليه شيئاً لم يُعلّمه تأويله، وأوصياؤه من بعده يعلمونه كلّه، والذين لا يعلمون تأويله إذا قال العالم فيهم بعلم، فأجابهم الله بقوله: ﴿يَقُولُونَ آمَنّا بِهِ عَلَمُ وَعَكُم ومتشابه، وناسخ ومنسوخ، فألراسخون في العلم يعلمونه» (٣).

ومن هنا كانت أحاديث النبيِّ الأكرم لله وأهل بيته الطاهرين الله هي الأساس في التشريع، بمعنى أنَّها الأساس في تفصيل مجملات القرآن الكريم (١) آل عمان: ٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ١: ٢١٣/ باب أنَّ الراسخين في العلم هم الأثمَّة علاهم م .

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ١: ٢١٣/ باب أنَّ الراسخين في العلم هم الأئمَّة ها الله ح٢.

وتوضيح التشريعات التي لم تُذكر بالصراحة فيه.

ويدل علىٰ أنَّ القرآن الكريم هو الأساس في تلك الأحاديث هو ما ورد من أنَّه إذا أردت أن تعرف الحديث الصادق من الكاذب فها عليك إلَّا أن تعرضه علىٰ القرآن الكريم، فها وافقه فهو صحيح، وإلَّا فاضرب به عرض الحائط.

فقد قال النبيُّ الأكرم اللهِ في حجَّة الوداع: «قد كثرت عليَّ الكذّابة وستكثر بعدي، فمن كذب عليَّ متعمِّداً فليتبوَّأ مقعده من النار، فإذا أتاكم الحديث عني فاعرضوه على كتاب الله وسُنتَي، فها وافق كتاب الله وسُنتَي فخذوا به، وما خالف كتاب الله وسُنتَي فلا تأخذوا به» (۱۱).

وعن الإمام الصادق ، قال: «خطب النبيُّ عَلَيْهُ بمنى فقال: أيُّما الناس، ما جاءكم عنّي يوافق كتاب الله فأنا قلته، وما جاءكم يخالف كتاب الله فلم أقله»(٢).

وقال الإمام الصادق ﴿ كُلُّ شيء مردود إلى الكتاب والسُّنَّة، وكلُّ حديث لا يوافق كتاب الله فهو زخرف (٣٠٠).

ولذا نجد أنَّ الإمام الجواد، قد أبطل الكثير من الأحاديث التي عرضها عليه يحيى بن أكثم، وذلك بإرجاعها إلى كتاب الله تعالى والكشف

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ٢: ٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ١: ٦٩/ باب الأخذ بالسُّنَّة وشواهد الكتاب/ ح ٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ١: ٦٩/ باب الأخذ بالسُّنَّة وشواهد الكتاب/ ح٣.

## عن مخالفتها له(١).

(١) روىٰ الطبرسي؛ في الاحتجاج (ج ٢/ ص ٢٤٥ - ٢٤٩)، قال: روي أنَّ المأمون بعدما زوَّج ابنته أُمَّ الفضل أبا جعفر، كان في مجلس وعنده أبو جعفر ويحيىٰ بن أكثم وجماعة كثيرة. فقال له يحيىٰ بن أكثم: ما تقول يا بن رسول الله في الخبر الذي روي أنَّه نزل جبرئيل على رسول الله في وقال: يا محمّد، إنَّ الله يقرؤك السلام ويقول لك: سَلْ أبا بكر هل هو عني راضٍ فإتي عنه راضٍ؟ فقال أبو جعفر ن الله الله يقرؤك السلام ويقول لك: سَلْ أبا بكر هل هو عني راضٍ فإتي عنه راضٍ؟ فقال أبو جعفر الله الله يقرؤك السلام ويقول لك: سَلْ أبا بكر هل هو عني راضٍ فإتي عنه راضٍ؟ فقال الخبر الذي عمل الله وستكثر بعدي، فمن كذب عليَّ متعمِّداً وليتبوَّأ مقعده من النار، فإذا أتاكم الحديث عني فاعرضوه على كتاب الله وسُنتي، فها وافق كتاب الله وسُنتي فخذوا به، وما خالف كتاب الله وسُنتي فلا تأخذوا به. وليس يوافق هذا الخبر كتاب الله وسُنتي فخذوا به، وما خالف كتاب الله وسُنتي فلا تأخذوا به. وليس يوافق هذا الخبر كتاب الله وسُنتي فالله تعالىٰ: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ ما تُوَسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ﴾ قال الله تعالىٰ: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ ما تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ﴾ [ق. ١٦]، فالله في عليه رضاء أبي بكر من سخطه حتَّىٰ سأل عن مكنون سرِّه؟ هذا مستحيل في العقول».

ثمّ قال يحيى بن أكثم: وقد روي أنَّ مثل أبي بكر وعمر في الأرض كمثل جبرئيل وميكائيل في السهاء. فقال عن الشهاء الله قطُّ، ولم فقال الله فقرَّ الله فقر أيامها الشرك يفارقا طاعته لحظة واحدة، وهما قد أشركا بالله وإن أسلها بعد الشرك. فكان أكثر أيامها الشرك بالله فمحال أن يُشبِّهها مها».

قال يحيى: وقد روي أيضاً أنَّهم سيِّدا كهول أهل الجنَّة، فها تقول فيه؟ فقال ﴿: «وهذا الخبر محال أيضاً، لأنَّ أهل الجنَّة كلّهم يكونون شباباً ولا يكون فيهم كهل، وهذا الخبر وضعه بنو أُميَّة لمضادَّة الخبر الذي قال رسول الله عَلَيْ في الحسن والحسن الله عَلَيْ بأنَّهما سيِّدا شباب أهل الجنَّة».

فقال يحيىٰ بن أكثم: وروي أنَّ عمر بن الخطّاب سراج أهل الجنَّة. فقال (وهذا أيضاً محال، لأنَّ في الجنَّة ملائكة الله المقرَّبين، وآدم ومحمّد، وجميع الأنبياء والمرسلين، لا تضيء الجنَّة بأنوارهم حتَّىٰ تضيء بنور عمر؟».

فقال يحيى: وقد روي أنَّ السكينة تنطق علىٰ لسان عمر. فقال ﷺ: «لست بمنكر فضل عمر، ولكن أبا بكر أفضل من عمر فقال – علىٰ رأس المنبر -: إنَّ لي شيطاناً يعتريني، فإذا ملت فسدِّدوني».

فقال يحيىٰ: قد روي أنَّ النبيَّ عَلَى قال: لو لم أُبعث لبُعِثَ عمر. فقال ﴿ كتاب الله أصدق من هذا الحديث، يقول الله في كتابه: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْراهِيمَ وَمُوسىٰ وَعِيسَىٰ ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنا مِنْهُمْ مِيثاقاً غَلِيظاً ﴾ [الأحزاب: ٧]، فقد أخذ الله ميثاق النبيين، فكيف يمكن أن يُبدِّل ميثاقه؟ وكلُّ الأنبياء الله لم يُشركوا بالله طرفة عين، فكيف يُبعَث بالنبوَّة من أشرك

# موقع أحاديث أهل البيت علا الله من مصادر التشريع الإسلامي.

إنَّ أحاديثهم الأكرم الله الأكرم النبيِّ الأكرم النبيِّ الأكرم النبيِّ الأكرم النبيِّ الأكرم النبيِّ الأكرم النبي المتقون أحاديثهم منه الله وهذا ما أكَّدته الروايات الشريفة، فقد روى جابر، قال: قلت لأبي جعفر محمّد بن عليِّ الباقر (عليهم السلام): إذا حدَّثني بحديث فأسنده لي، فقال: «حدَّثني أبي، عن جدّي، عن رسول الله الله عن بحديث فأسنده في، وكلُّ ما أُحدِّثك بهذا الإسناد»، وقال: «يا جابر، حديث واحد تأخذه عن صادق خير لك من الدنيا وما فيها»(١).

ومن هنا كانت واحدة من طرق معرفة صحَّة أحاديث أهل البيت عَلَيْ الله وهي نفس الطريقة التي نكشف بها صحَّة أحاديث النبيِّ الأكرم عَلَيْكَ، وهي

وكان أكثر أيّامه مع الشرك بالله؟ وقال رسول الله عليه: نُبئت وآدم بين الروح والجسد».

فقال يحيىٰ بن أكثم: وقد روي أيضاً أنَّ النبيَّ عَلَيْ قال: ما احتبس عني الوحي قطَّ إلَّا ظننته قد نزل علىٰ آل الخطّاب. فقال عن: «وهذا محال أيضاً، لأنَّه لا يجوز أن يشكَّ النبيُّ عَلَيْ في نبوَّته، قال الله تعالىٰ: ﴿اللهُ يَصْطَفِي مِنَ اللَّلائِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ [الحجّ: ٧٥]، فكيف يمكن أن ينتقل النبوَّة محنن اصطفاه الله تعالىٰ إلى من أشرك به؟».

قال يحيىٰ: روي أنَّ النبيَّ ﷺ قالَ: لو نزل العذاب لما نجا منه إلَّا عمر. فقال ﴿ وهذا محال أيضاً، لأنَّ اللهُ تعالىٰ يقول: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لَيُعَذِّبُهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الأنفال: ٣٣]، فأخبر سبحانه أنَّه لا يُعذِّب أحداً ما دام فيهم رسول الله ﷺ وما داموا يستغفرون ﴾.

<sup>(</sup>١) أمالي المفيد: ٤٢/ ح ١٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة للحرِّ العاملي ٢٧: ١٠٤/ ح (٣٣٣٣/ ٨٦).

طريقة العرض على القرآن الكريم.

عن عبد الله بن يعفور...، قال: سألت أبا عبد الله عن اختلاف الحديث يرويه من نثق به ومن لا نثق به، قال: «إذا ورد عليكم حديث فوجدتم له شاهداً من كتاب الله أو من قول رسول الله عليه وإلّا فالذي جاءكم به أولى به»(۱).

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ١: ٦٩/ باب الأخذ بالسُّنَّة وشواهد الكتاب/ ح ٢.

#### النقطة الثالثة:

#### معنى الاجتهاد

# إنَّ اصطلاح الاجتهاد يُطلَق على معنيين(١):

المعنى الأوَّل: الاجتهاد مقابل النصِّ.

أو الاجتهاد بالرأي، وهذا هو الذي يرفضه الشيعة، إذ معناه أنَّ الفقيه

(١) قال السيد المرعشي في (القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد، ج ١ ص ١٢٧ و ١٢٨) ما نصه: كما اختلف معناه عند السنة والشيعة، فإنّه في مدرسة أبناء العامّة جعل الاجتهاد في عرض النصّ من الكتاب والسنّة، فيفتي أوّلًا بهما وإلّا فبرأيه الاجتهادي ولو مثل القياس والمصالح المرسلة الظنّية التي لا تغني من الحقّ شيئاً، حتّى أدّى الأمر إن اجتهدوا في مقابل النصّ، فحرّموا ما كان حلالًا في زمن الرسول الأعظم على كتحريم المتعتين، وقتلوا سيّد الشهداء سبط رسول الله الحسين بن علي المسلم اجتهاداً من يزيد شارب الخمور سفّاك الدماء.

وعلى مثل هذا الاجتهاد بالرأي الذي امتاز به أصحاب المدرسة السنية شنّ أئمة أهل البيت المسهم هجوماً عنيفاً، وتبعهم على ذلك رواتهم وأصحاب مدرسة المذهب الإمامي من العلماء الأعلام حتى القرن السابع، إلّا أنّ العلّامة الحلي تشئ المتوفّى (٢٧٦هـ) هذّب الاجتهاد وفتح باباً جديداً فيه وجعله في طول النصّ، وإنّه عبارة عن عملية الاستنباط، أي استنباط الأحكام الشرعية الفرعية عن أدلّتها التفصيلية من الكتاب والسنة والإجماع والعقل، ثمّ توسّع هذا الاجتهاد، ممّا أوجب التوسّع في علم أصول الفقه الذي يبتني عليه الفقه، لما فيه من القواعد العامّة والكبريات والعناصر المشتركة السيّالة في كلّ الفقه، وصار الاجتهاد عبارة عن عملية تفاعل بين الفقه وأُصوله من أجل استنباط الحكم الشرع.

وكان الاجتهاد مفتوح الباب في المدرسة الشيعية، يتقدّم ويتطوّر بتقدّم العلم وتطوّر الزمان، فيزاد على ثروته العلمية والعملية، وتثرى مباحثه ومحتوياته بين آونة وأُخرى.

إذا لم يجد نصّاً على الحكم الشرعي، فإنّه يُعمِل فكرَه ورأيه، فيحكم حسب ما يراه هو ويستحسنه، بل قد يحكم على خلاف ما ثبت شرعاً، لأنّ رأيه يرى ذلك! ممّا يعنى سلب الحجّية عن أحاديث النبيّ عَنْ ولو بطريق غير مباشر.

وقد أُطلق على أتباع هذا الاجتهاد بأتباع مدرسة الرأي، في قبال أتباع أهل البيت على الذين يرون وجوب اتّباع النصّ والتعبُّد المطلق به وعدم جواز مخالفته، كالنصّ على خلافة أمير المؤمنين، وجواز الزواج المنقطع، وعمرة التمتُّع، وعدم تحريف القرآن، وغيرها من المسائل.

فَمَا بِيَّنَهُ الرسول عَيْلِيَّ حَجَّة مطلقاً وإلى يوم القيامة، ولا يُسمَع كلام بعض الهمج ممَّن يحاول سلب الحجّية عن أقواله عَيْلَيَّهُ.

المعنى الثاني: الاجتهاد بمعنى بذل الجهد في استخراج الحكم الشرعي من مصادره الشرعية الأصيلة: القرآن والسُّنَّة.

وهذا المعنى هو الذي يقصده الشيعة، ويجعلونه واجباً كفائياً، وليس هو مصدراً للتشريع في عرض المصادر الأُخرى، وإنَّا هو عملية استخراج للحكم من نفس النصِّ، فهو ابن للنصِّ ولا يعارضه أبداً. (وستتبين المسألة أكثر في مستقبل البحث إن شاء الله تعالى).

(١) بصائر الدرجات للصفّار: ١٦٨/ الجزء ٣/ باب ١٣/ ح٧.

معنى الاجتهاد ٨٥ ////

والشيعة في ذلك يستندون إلى أدلَّة خاصَّة، مثل ما روي عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله على قال: «إنَّما علينا أن نُلقي إليكم الأُصول، وعليكم أن تُفرِّعوا»(١).

وللمجتهد شروط لا يمكن حصولها إلّا بعد بذل جهد جهيد ووقت طويل، والتزام بالورع والتقوى، ومعايشة القرآن الكريم وأحاديث السُّنَّة الشريفة لسنوات طوال، وفوقه التوفيق الإلهي.

<sup>(</sup>١) مستطرفات السرائر لابن إدريس: ٥٧٥.

#### النقطة الرابعة:

### المشتركات والفوارق بين الاجتهاد الشيعي والسني

يشترك كلُّ من الاجتهاد الشيعي والآخر في التالي:

١/ ينتهي إلى الظن في نتائجه.

٢/ يعتمد الخبرة والتخصص.

٣/ يتقوّم بالفحص والتنقيب وبذل الوسع.

وهل هما حقيقة واحدة، أم أن بينهما اختلافاً بنيويا، وأين؟

الجواب:

كلا، هما معنيان، وبينهما اختلاف جوهري، ولبيان الفرق بينهما نذكر الأمور التالية:

الأمر الأول: موقعية أهل البيت علاها من السنة.

# فالشيعة يرون التالي:

- أن السُنّة تشمل قول وفعل وتقرير النبي الأكرم عَلَيْ وأهل بيته عَلَيْ وأهل بيته عَلَيْ وأهل بيته عَلَيْ وقد تم اعتماد هذه الحقيقة في فقههم بشكل مُشبّع.
  - ولأن أهل البيت علاقات معصومون.
- وأن علمهم لدني خاص (١)، وليس كسبياً اجتهادياً، فهم مصدر للتشريع وليسوا مجتهدين ولا رواة، وبالتالي فقولهم يؤخذ تعبّداً على حد سنة النبى الأكرم عَلَيْهُ.

أما الفريق الآخر، فقد خصّ السنة بسنة النبي الأكرم للله، الأمر الذي انعكس على فقههم بانعدام الاستشهاد بقول أو فعل أو تقرير المعصومين المع

<sup>(</sup>۱) أشار القرآن الكريم إلى هذا النوع من العلم الخاص في العديد من الآيات الكريمة، ومنها ما في سورة الكهف حيث قوله تعالى: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْما ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهِ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوا أَنَّى يَكُونُ لَهُ اللَّكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِاللَّكِ مِنْهُ وَلَا تُعَلِّى اللهِ عَلَى إِنَّ اللهُ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالجُسْمِ واللهُ يُؤْتِ مُلْكَهُ مَنْ يَشَاءُ واللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْ فُكَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ آتَيْنَا لَقْتُوانَ الْجُهُمَةَ أَنَ اللهَ عُلْمٌ لللهُ ﴾.

وقد أشارت الروايات إلى ذلك أيضاً، ومنها ما جاء في الكافي لَلكليني ج ١ ص ٢٦٤ بَابُ جِهَاتِ عُلُومِ الأَيْهَةِ الكافي لَلكليني ج ١ ص ٢٦٤ بَابُ جِهَاتِ عُلُومِ الأَيْهَةِ اللَّائِيَةِ اللَّائِقِ اللَّائِقِ اللَّائِقِ اللَّائِقِ اللَّائِقِ اللَّائِقِ اللَّائِقِي فَمُفَسَّرٌ وأَمَّا الْغَابِرُ فَمَزْبُورٌ، وأَمَّا الحُادِثُ فَقَذْفٌ فِي الْقُلُوبِ ونَقْرٌ فِي اللَّسُمَاع، وهُو أَفْضَلُ عِلْمِنَا ولَا نَبِيَّ بَعْدَ نَبِيِّنَا.

وعلى منوالها عدة روايات.

وقد تقدم الحديث التفصيلي عن أدلة العلم اللدني لدى أهل البيت الله في الجزء الثالث ص ١٨٥.

مستوى التعامل مع الصحابي والتابعي!

### الأمر الثاني: موقعية الظن.

صحيح أن كلاً من الاجتهادين ظني - أي إن النتائج ظنية في كل منها-ولكنها ليسا حقيقة واحدة، بل إن هناك فرقاً فارقاً بين الظن الذي يؤدي إليه كلٌ منها، وذلك من جهتين:

## الجهة الأولى:

أن الظن في الاجتهاد الشيعي لا يؤدي إلى المثالية والتسلسل، فليس له موضوعية في حدّ نفسه، بل هو ينتهي إلى المعصوم واليقين، وهذا ما انعكس عملياً على القول بعدم حجية كل ظن، بل إن الظن حجةٌ في الجملة، فما لم تثبت حجية الظن بالدليل القطعي، أو قل: ما لم ينته الظن إلى اليقين المعصوم فتنقطع سلسلة الظن، فهو ليس بحجة.

فالظن إنها يكون حجة عندنا فيها إذا ارتبط بالمعصوم بطريقة وبأخرى، أي إنه لا بد أن يصل الظن إلى جهة قطعية مضمونة الحقانية تقطع التسلسل، ولا يصح أن ينتهي الظن إلى الظن، إذ الظن لا يصلح أن يكون بداية وإلا كانت المثالية أو السفسطة التي تعني في واحدة من حيثياتها أن البداية من الذهن، بينها الواقعية هي التي تعتبر البداية من الواقع.

أما العامي، فقد اعتبر الظن في حدّ نفسه حجة، حتى لو كان ظناً شخصياً.

### الجهة الثانية:

تأسيساً على الجهة السابقة: أن الظن -عندنا- عندما تم تأطيره وتحديده وإنهاء نسبه إلى اليقين المعصوم، فينحصر الجهد الاجتهادي عملياً في فهم النص لا في فهم الواقع، أي إن العمل الاجتهادي عند الشيعة إثباتي دلالي لا ثبوتي، والسعة الملحوظة في الاجتهاد الشيعي وفتح بابه إنها هي عمليات حفرية في النص لا في الواقع، بعد أن وفّرت النصوص الواردة عن المعصومين عليا ما يستغني معه الباحث عن الخوض في الواقع مباشرة.

أما الفريق الآخر (أعني العامة)، فعمله الاجتهادي جاء مزدوجاً، فإنه إلى جانب فهم النص فقد تم التعاطي مع الواقع مباشرة، وإن لم يكن بمعزل عن النص الديني، ولكنهم أرادوا ملامسة الواقع مباشرة، ولو بقياس واقع على واقع آخر.

ويتفرع على هذا: نظريتا: التخطئة التي يقول بها الشيعة، والتصويب التي يقول بها العامة، فنحن انتهينا إلى التخطئة لأن عملنا مع فهم النص لا مع الواقع، وهو قد يُصيب الواقع وقد لا.

فالفارق إذن هو في الموادّ للاجتهادين، مما أدّى إلى قبول لون من ألوان الظن عندنا، لا مطلق الظن كما عند العامة.

وترتب على هذا الخلاف - فيها ترتب عليه - فتح باب الاجتهاد في النص عندنا، وغلقه عند الآخر. وهي مفارقة تستحق التأمل العميق، ففي حال أن الاجتهاد الشيعي كان في دائرة مغلقة إلا أن الاجتهاد بقي متاحاً وبقوة

و بتطور، في الوقت الذي لم يكن الاجتهاد الآخر مغلقاً ومسيّجاً، إلاّ أنه أغلق باب الاجتهاد!

### دليل روائي:

مما يُصرح بعدم حجية كل ظن، وبضر ورة ارتباط الظن باليقين والمعصوم، ويكشف عن فرق فارق في اجتهاد القوم والاجتهاد الذي يعتمد عليه أتباع أهل البيت على الله عليه أنه قال عن جعفر بن محمد صلوات الله عليه أنه قال لأبي حنيفة وقد دخل عليه، قال له: يا نعمان، ما الذي تعتمد عليه فيما لم تجد فيه نصاً من كتاب الله ولا خبراً عن الرسول عَلَيْهَ؟ قال: أقيسه على ما وجدت من ذلك، قال له: إن أول من قاس إبليس فأخطأ إذ أمره الله السجود لآدم على الله فقال: أنا خير منه، خلقتني من نار وخلقته من طين، فرأى أن النار أشرف عنصراً من الطين، فخلده ذلك في العذاب المهين، أي نعمان، أيها أطهر المنيُّ أم البول؟ قال المنيّ، قال: فقد جعل الله ﴿ فِي البول الوضوء وفي ا المنى الغسل، ولو كان يحمل على القياس لكان الغسل في البول، وأيها أعظم النفس شاهدين وفي الزنا أربعة، ولو كان على القياس لكان الأربعة الشهداء في القتل، لأنه أعظم، وأيها أعظم عند الله، الصلاة أم الصوم؟ قال: الصلاة، قال: فقد أمر رسول الله عَيالة الحائض أن تقضى الصوم، ولا تقضى الصلاة، ولو كان على القياس لكان الواجب أن تقضى الصلاة، فاتق الله يا نعمان، ولا تقس، فإنا نقف غدا، نحن وأنت ومن خالفنا، بين يدى الله، فيسألنا عن قولنا، ويسألكم عن قولكم، فنقول: قلنا: قال الله وقال رسول الله، وتقول أنت وأصحابك: رأينا وقِسْنا، فيفعل الله بنا وبكم ما يشاء.(١)

الأمر الثالث:

إن الاختلاف بين الاجتهاد الشيعي والسني هو في موقعية الاجتهاد والمجتهد، ببيان:

أن الشيعة يجعلون الاجتهاد والمجتهد في صلب العمود الفقري للتسلسل المعرفي الرتبي، والتسلسل المعرفي عندنا هو بالصورة التالية:

أولاً: الرسالة والرسول.

ثانياً: الإمامة والإمام.

وهذه الإمامة مستمرة غير منقطعة إلى يوم القيامة، نعم، في عصر الحضور فالرجل الأول هو المعصوم لا غير، والفقيه يكون وكيلاً عن الرجل الأول وهو المعصوم، أما في ظرف غيبة المعصوم، فالفقيه يكون الرجل الأول لكن بالوكالة لا بالأصالة؛ اعتهاداً على ما ورد عن المعصوم نفسه من إرجاع الناس إلى الفقيه بالتقليد [وهو ما سيأتي بيانه في محله إن شاء الله تعالى].

فالمجتهد هو الرجل الأول بالنيابة عن المعصوم، وترتب على هذا: أن الكلمة الفيصل عند الشيعة تكون للفقيه لا للحاكم والسلطان، ولا دخل للحكم ولا للحاكم في الترتيب المعرفي، بل المحورية كل المحورية إنها هي

<sup>(</sup>١) دعائم الإسلام للقاضي النعمان المغربي ج١ ص ٩١.

للعلم والعالم، وحتى من قال بولاية الفقيه العامة، فهو إنها قال بها اعتماداً على كون الولي عالماً فقيهاً، لا مجرد كونه حاكماً.

# وترتب على هذه المنظومة المعرفية:

١/ انضباطُ ومنهجيةُ الوصول إلى مرتبة الفقيه.

٢/ ضرورة التخصص العلمي فيها.

٣/ تحديدها بخطوط حمراء لا تُتجاوز أبداً، ووجود المنهج المنضبط وتطوره ضمن هذه المرتبة العلمية التخصصية.

أما عند السنة، فإن المجتهد لا يمثل أي حلقة أساسية في تراتبية المعرفة عندهم، فالتراتبية عندهم تبدأ بالنبي، وتنتهي بالحاكم، لا غير، وما المجتهد إلا أداة من أدوات الحاكم، وهو مجرد تابع له لا غير، وما العلم إلا وظيفة من الوظائف التي يُكلِّف بها الحاكمُ المتخصّصَ بها وهو المجتهد، بحيث كان الرجل الأول بعد النبي عندهم هو الحاكم لا المجتهد، وهذا ما أفرز تبعية المجتهد للحاكم عندهم، بل وأفرز إطلاق لقب (خليفة الرسول) على الحاكم دون المجتهد، وبالتالي تكون المحورية عندهم هي للقدرة والحكم، سواء تمت تغطية هذه القدرة بالعلم أو لا.

والخلاصة: أن الاختلاف بين الاجتهادين هنا هو في رتبته ضمن التراتبية المعرفية (١)، وطبعاً ترتب عليه الكثير من الآثار التي انسحبت حتى على البُنية

<sup>(</sup>١) وهذا الاختلاف غير ما تمت الإشارة إليه في الجواب الأول الذي كان اختلافاً في الجوهر.

الاجتماعية العامة، فضلاً عن الأحكام الشرعية، والتي من أهمها: شرعية أو عدم شرعية فكرة معارضة السلطة الظالمة.

# استطراد: التسلسل القرآني للثوابت المعرفية لدى الشيعة:

عند التأمل في الثوابت المعرفية لدى الاجتهاد الشيعي، نجد أنه مستوحى من آيات القرآن الكريم، ضمن تسلسل منطقي منهجي، خلاصته الثوابت التالية:

## الثابت الأول: انحصار حق التشريع بالله الله

وهذا ثابت مذهبي واضح، فحتى تشريع المعصوم الله إنها هو في ظل تشريع الله تعالى وبإذنه وبتخويل منه.

قال تعالى في بيان هذا الثابت: ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ إِنِ الْحُكْمُ إِلَّا للهِ أَمَرَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾. (١)

وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنِّي عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّي وَكَذَّبْتُمْ بِهِ ما عِنْدِي ما تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ إِنِ الْحُكْمُ إِلَّا لله يَقُصُّ الحُقَّ وَهُوَ خَيْرُ الْفاصِلِينَ ﴾.(٢)

### الثابت الثاني: محورية الوحي في تشريعات النبي عَلَيْهُ.

فالنبي الأكرم يَلِي ليس مجتهداً من عند نفسه شخصياً، وإنها هو مشرّع في

<sup>(</sup>۱) يوسف ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الأنعام ٥٧.

طول وبإذن الله تعالى.

وفي بيان هذا الثابت يقول تعالى: ﴿وَإِذَا لَمُ تَأْتِهُمْ بِآيَةٍ قَالُوا لَوْ لَا اجْتَبَيْتُهَا قُلْ إِنَّمَا أَتَّبِعُ مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ مِنْ رَبِّي هذا بَصَائِرُ مِنْ رَبِّكُمْ وَهُدىٰ وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾.(١)

فالنبي هنا وكم تصرح الآية، يُبين للناس أنه لا يجتبي من عنده شيئاً إلا ما جاءه من خلال الوحى وما أُذن له به.

وفي نفس السياق جاء قوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوىٰ. إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحِيٰ﴾. (٢)

وقد بيّنت بعض الروايات الشريفة أن تشريع النبي عَيْد إنها كان بتفويض من الله تعالى، فقد روي عن فضيل بن يسار، قال: سمعت أبا عبد الله عقول لبعض أصحاب قيس الماصر: «إنَّ الله الله أدَّب نبيّه فأحسن أدبه، فلمَّا أكمل له الأدب قال: ﴿إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿""، ثمّ فوَّض إليه أمر الدين والأُمَّة ليسوس عباده، فقال ﴿ وَما آتاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَما نَهاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴿ نَهُ وَلَى الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ عَلَىٰ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ وَانَّ رسول الله عَلَىٰ كان مسدَّداً موقَقاً مؤيَّداً بروح القدس، لا يزل ولا يخطئ في شيء ممَّا يسوس به الخلق، فتأدَّب بآداب الله.. ». (٥)

<sup>(</sup>١) الأعراف ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) النجم ٤.

<sup>(</sup>٣) القلم: ٤.

<sup>(</sup>٤) الحشر: ٧.

<sup>(</sup>٥) الكافي للكليني ١: ٢٦٦ و٢٦٧/ باب التفويض إلى رسول الله ﷺ وإلى الأئمَّة ﷺ في أمر

### الثابت الثالث: البيان القرآني التام لكل شيء.

إن القرآن الكريم جاء ببيان شامل لكل جوانب الحياة، الأمر الذي صرّحت به العديد من الآيات الشريفة، أمثال قوله تعالى: ﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرضِ وَلا طائِرٍ يَطِيرُ بِجَناحَيْهِ إِلَّا أُمَمُّ أَمْثالُكُمْ ما فَرَّطْنا فِي الْكِتابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَّا أُمَمُّ أَمْثالُكُمْ ما فَرَّطْنا فِي الْكِتابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَّا رُبِّم مُ يُحْشَرُونَ ﴾. (١)

وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيداً عَلَيْهِمْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَجِئْنا بِكَ شَهِيداً عَلَيْهِمْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَجِئْنا بِكَ شَهِيداً عَلَىٰ هؤُلاءِ وَنَزَّلْنا عَلَيْكَ الْكِتابَ تِبْياناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدىٰ وَرَحْمَةً وَبُشْرىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾. (٢)

وقوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىٰ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدىٰ وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾. (٣)

# الثابت الرابع: إلقاء البيان في صدر النبي وأولي الأمر (صلوات الله عليهم).

بعد أن أثبت القرآن محورية التشريع الإلهي والوحي، وأن القرآن تبيانُ كلِّ شيء، جاء ليثبت أن صدر النبي الأكرم عَيَّا وأولي الأمر كانت محالاً لتلك البيانات القرآنية، وأن بيان القرآن التام أُلقي في قلب الرسول عَيَّا وأولي الأمر ليقوموا بتفصيل ما أُجمل فيه وما لم يتبين للناس.

الدين/ ح ٤.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٣٨.

<sup>(</sup>٢) النحل ٨٩.

<sup>(</sup>۳) يوسف ۱۱۱.

قال تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ آياتٌ بَيِّناتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَما يَجْحَدُ بِآياتِنا إِلَّا الظَّالُِونَ ﴾. (١)

فالآية تُصرّح بأن الآيات القرآنية البيّنة هي في صدور الذين أوتوا العلم. وقال تعالى: ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلاً قُلْ كَفَىٰ بِاللهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتابِ﴾(٢)

فالنبي عَلَيْ يَجعل الفيصل والشهيد بينه وبين الذين كفروا هو الله تعالى ومن عنده علم الكتاب. مما يعني أن علم الكتاب يتوفر في غيره ممن سيكون شهيداً بين الرسول والأمة.

وهو أمر صرّحت الروايات الشريفة ببيانه أكثر، فقد روي عن بريد بن معاوية عن أبي جعفر هن قال: «قلت له: قول الله: ﴿بَلْ هُوَ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾؟ قال: إيانا عنى ». (٣)

وعن عبد الله بن بكير عن أبي عبد الله قال: كنت عنده فذكر واسليمان وما أعطى من العلم وما اوتى من الملك، فقال لي: وما أعطى سليمان بن داود إنها كان عنده حرف واحد من الاسم الأعظم، وصاحبكم الذي قال الله: ﴿قُلْ كَفَى بِالله شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ وكان والله عند

<sup>(</sup>١) العنكبوت ٤٩.

<sup>(</sup>٢) الرعد ٤٣.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات للصفار ص ٢٢٤ باب (١١) باب في الأئمة أوتوا العلم وأثبت ذلك في صدورهم ح (١).

# علي علم الكتاب. فقلت: صدقت والله جعلت فداك.(١)

# الثابت الخامس: ضرورة طاعة الله تعالى والرسول عليه وأولي الأمر عليه الله والرسول عليه وأولي الأمر عليه الله الماء

صرّح القرآن بضرورة هذه التراتبية في الطاعة، في إشارة إلى أن التشريع والبيان القرآني، إنها يؤتي ثمرته في النجاح والفلاح فيها إذا أطاع الناس من تجب طاعتهم، وأن طاعتهم لازمة في كل ما يتعلق بالدين، سواء على مستوى أخذ التشريع، أو على مستوى طرح الحلول الناجعة للمشاكل الحاصلة، وغيرها من الجهات، وأن تلك الطاعة المطلقة بالتراتبية المذكورة إنها هي علامة الإيهان الحق، وهي التي يمكن من خلالها الوصول إلى رضا الله تعالى.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِر ذلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾. (٢)

وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَهُمْ راكِعُونَ ﴾. (٣)

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْحُوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَىٰ أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْ لا فَضْلُ

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات للصفار ص ٢٣٢ باب مما عند الأئمة عليهم الصلاة والسلام من اسم الله الأعظم وعلم الكتاب ح (١).

<sup>(</sup>٢) النساء ٥٥.

<sup>(</sup>٣) المائدة ٥٥.

# الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَاتَّبَعْتُمُ الشَّيْطانَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾. (١)

### الثابت السادس: الفقاهة في الدين.

فالقرآن يصرّح بأن على المؤمنين أن يعملوا على إيجاد مجموعة منهم، شغلهم الشاغل هو التفقه في الدين، وأن على هذه المجموعة أن تسعى لتحصيل ذلك ولو بالسفر عن بلادهم إلى بلاد العلم والفقاهة، حتى إذا ما تجهّزوا بالفقه اللازم رجعوا إلى أهلهم وبلادهم ليبينوا لهم الدين.

قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾. (٢)

فَقَالَ ﷺ: أَمَّا أَهْلُ هَذِه الْبَلْدَةِ فَلَا يَعْنِي اللَّدِينَةَ، وأَمَّا غَيْرُهَا مِنَ الْبُلْدَانِ فَبِقَدْرِ مَسِيرِهِمْ، إِنَّ الله يَقُولُ ﴿وما كَانَ اللَّوْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ ولِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ ﴾.

قَالَ: قُلْتُ: أَرَأَيْتَ مَنْ مَاتَ فِي ذَلِكَ؟

<sup>(</sup>١) النساء ٨٣.

<sup>(</sup>٢) التوبة ١٢٢.

فَقَالَ: هُوَ بِمَنْزِلَةِ مَنْ خَرَجَ مِنْ بَيْتِه مُهَاجِراً إِلَى الله ورَسُولِه ثُمَّ يُدْرِكُه المُوتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُه عَلَى الله.

قَالَ: قُلْتُ: فَإِذَا قَدِمُوا بِأَيِّ شَيْءٍ يَعْرِفُونَ صَاحِبَهُمْ؟

قَالَ: يُعْطَى السَّكِينَةَ والْوَقَارَ والْمُيْبَةَ".(١)

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ٣٨٠ بَابُ مَا كِبَبُ عَلَى النَّاسِ عِنْدَ مُضِيِّ الإِمَامِ ح(٣).

### النقطة الخامسة:

#### حدود الاجتهاد الشيعي

لا يخفى ان الاجتهاد في العرف الديني الشيعي، يمثل البنية التحتية لموقع الفتيا والقضاء ومنصب المرجعية، وبالتالي فهو يحتل مكانة أساسية ومفصلية وحساسة في هذا الكيان، وعلى هذا الأساس فان عملية ضبطه وتقنينه وتحديد أطره ومساحاته، -لا اقل على المستوى النظري والمعرفي - من الضرورة بمكان؛ لأن هذا التحديد والتأطير سوف يغلق الباب على الحالة الهلامية والضبابية المتشابكة بين هذا العنوان وبين غيره من العناوين، هذا أولاً.

وثانياً: سوف يغلق الباب لاستغلاله وتوظيفه من قبل الأشخاص غير المؤهلين لتسنمه.

وثالثاً: سيغلق الباب أيضاً أمام عمليات التسطيح والتهميش لهذا المفهوم في الموضوعات المعرفية والعلمية.

لذلك كان من المناسب بيان حدود الاجتهاد عند أتباع أهل البيت علالا الله وهو ما سيبين مفهو مه كثراً في نفس الوقت.

والحدود التي ستتم الإشارة إليها هي:

الحد الأول: حفظ الفاصلة بين العصمة والاجتهاد.

الحد الثاني: الاجتهاد فهم لا تشريع، وفي طول النص والمعصوم لا في عرضها.

الحد الثالث: فرصة الاجتهاد نسبية لا مطلقة.

الحد الرابع: حفظ الفاصلة بين لغة التخصص ولغة الثقافة العامة.

الحد الخامس: العدالة والتخصص.

الحد السادس: حجية اللغة المشتركة دون الخاصة.

الحد السابع: نيابة عامة لا خاصة.

والتفصيل بالآتي:

### الحد الأول: حفظ الفاصلة بين العصمة والاجتهاد.

نحن نحصل على المعلومة من خلال المعصوم من ومن المجتهد في زمن غيبة المعصوم، إلا أن هذا لا يعني أبداً المساواة بين المعلومتين، بل إن بين العصمة والاجتهاد مسافة كبيرة جداً؛ لأن المعلومة التي نحصل عليها من المعصوم هي معلومة معصومة، وبالتالي فهي تعني المعلومة المضمونة الحقانية والصوابية، والمطابقة للواقع تماما، وبالتالي فهي التي لا تقبل الخلاف، فيكون العلم الحصولي بها على حد العلم الحضوري، فإن العلم الحضوري يستحيل فيه الخطأ؛ لأن الخطأ فرع الاثنينية، فرع وجود مطابق ومطابق، والمعلومة المحضوري هو الواقع، فلا توجد اثنينية بين العلم والمعلوم، والمعلومة المحضوري هو الواقع، فلا توجد اثنينية بين العلم والمعلوم، والمعلومة

حدود الاجتهاد الشيعي

الحصولية المعصومة على وزانها وقانونها وإن كانت الاثنينية موجودة.

اما المعلومة الناشئة من الاجتهاد التخصصي، فهي معلومة غير مضمونة الحقانية والصوابية، وفيها احتمال عدم المطابقة مع الواقع، ولا يمكن طرد نسبة الخطأ عنها، فهي معلومة تنتمي الى مقولة:

على المرء أن يسعى بمقدار جهده 💎 وليس عليه أن يكون موفقاً

هذا هو الحد الأول للاجتهاد، وبه نعرف فرقاً مهماً بين المعلومة التي نحصل عليها من المجتهد.

ويترتب على هذا الفارق جملة من الآثار والفوارق:

### الأثر الأول: الفرق في الحجية:

معنى الحجية هو كون المعلومة منجزة للواقع (أي يستحق المخالف لها العقاب)، معذرة للمكلف (أي إنها لو كانت مخالفة للواقع فإن مرتكبها معذور ولا يستحق العقوبة).

وحيث إنه يحتمل في قول المجتهد المخالفة للواقع، فلا بد من قانون شرعي يُلغي هذا الاحتمال، ويلزم العوام باتباع المجتهد، فحجية المجتهد تحتاج إلى هذا المعنى لتتم.

إن احتمال الخطأ في المعلومة التخصصية الاجتهادية (غير المعصومة) هو احتمال قائم وموجود، وعدم الضمان للمطابقة مع الواقع يلاحق هذه المعلومة باستمرار، ولذا فهي تحتاج الى غطاء شرعي قانوني للخطأ يعذر عنه.

أما الحجية في المعلومة المعصومة فهي ذاتية، ولا تحتاج الى تقنين وتشريع؛ لأنها تحكي وتكشف عن تمام الواقع، بنحو لا توجد شائبة في هذه الحكاية، والحجية انها تجعل في تلك الموارد التي يوجد فيها احتمال عدم الإصابة للواقع.

إن المعلومة المعصومة هي ما تكون ظاهرة بذاتها مظهرة لغيرها؛ وهذا بالحقيقة ناشئ من التوأمة بينها وبين الواقع.

فبمجرد كون المتحدث معصوماً، فإن كل ما يقوله هو حجة بذاته، والانحتاج إلى دليل آخر يلزمنا باتباع المعصوم.

### الأثر الثاني: التعددية وعدمها:

ما دام قول المجتهد يُحتمل فيه الخطأ والصواب، فهذا يتيح ويفتح الأفق لموضوعة الرأي والرأي الآخر، ولذا نجد أن آراء المجتهدين قد تختلف في موضوع أو حكم واحد، ويجوز للمجتهد أن يُخالف المجتهد الآخر، لأنه يحتمل فيه الخطأ، وهذا يبرّر له المخالفة وفق دليل خاص.

فهامش الخطأ الموجود بين ثنيات المعلومة غير المعصومة (التخصصية الاجتهادية) هو ما يؤسس لشرعية وقبول الرأي والرأي الآخر، بل يسمح لقبول التعدد بمستوى المدارس المختلفة، فكل مدرسة تحاول من خلال دراستها وتأملاتها أن تُوفَّق لإصابة الواقع والتقليل من نسبة الخطأ في عملها الذي يهدف إلى التعرف على الواقع.

حدود الاجتهاد الشيعي

أما في المعصوم، فحيث إن قوله هو الواقع، فلا مجال للرأي في قبال رأيه، ولا يحق ولا يصح لأحد أن يخالفه ولو كان ما يقوله المعصوم غير مفهوم العلم لديه، أو كان غير مقتنع بكلامه نفسياً؛ لأن هذه المعلومة التي يأتي بها المعصوم لا يوجد فيها أي هامش ومساحة للخطأ، وبالتالي فإن إراءتها وكشفها عن الواقع يكون كما لو أنها أحضرت الواقع بعينه، وقلنا سابقاً هي على وزان العلم الحضوري من هذه الزاوية.

وقد أشارت الأدبيات الدينية إلى هذا المعنى، من قبيل ما روي عن أمير المؤمنين الله قال: «إذا سمعتم من حديثنا ما لا تعرفون، فردوه إلينا(١)، وقفوا عنده، وسلموا حتى يتبين لكم الحق، ولا تكونوا مذاييع عجلى(٢)..».(٣)

وفي بعض الروايات قال الإمام الصادق في الروايات التي ثبت صدورها عنهم في ولكنها كانت متعارضة: «فَأَرْجِه حَتَّى تَلْقَى إِمَامَكَ فَإِنَّ الْوُقُوفَ عِنْدَ الشَّبُهَاتِ خَيْرٌ مِنَ الِاقْتِحَام فِي الْمُلَكَاتِ». (٤)

<sup>(</sup>۱) هذا إذا كان طريق البلوغ معتبرا عند العقلاء بان تكون النقلة ثقات أو حسان أو هناك قرينة أو أمارة على صدق الراوي وإن كان ضعيفا بحيث جاء الوثوق أو الظن بصحة الصدور. وأما إذا أقيمت القرائن على كذب الراوي وافترائه على المعصوم فلا معنى لرد علمه إليهم اليهم حديثهم. مثل أكثر أخبار الباطنية أو الملاحدة الذين دسوا في الأحاديث لتشويه صورة المذهب عليهم لعائن الله سبحانه. [هامش المصدر].

<sup>(</sup>٢) المذياع: الذي لا يكتم سرا جمعه مذاييع، والعجلي مؤنث عجلان بمعنى عجول. [هامش المصدر]، وفي البحارج٢ ص١٨٩ قال: بيان: المذاييع: جمع مذياع من أذاع الشيء إذا أفشاه.

<sup>(</sup>٣) الخصال للشيخ الصدوق ص ٦٢٧ حديث أربع الة.

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ج١ ص٦٨ بَابُ اخْتِلاَفِ الخَدِيثِ ح١٠.

ولكن يجب التنبيه على أن التعددية الدينية المقبولة، هي تلك التعددية التي تكون بين أروقة المتخصصين، وأصحاب الرأي العلمي، أما أن يدخل كل من ليس بصاحب اختصاص ليبدي رأيه بحجة مشروعية التعددية، وقبول الرأي والرأي الآخر، فهذا أمر غير مقبول وغير منهجي، وبالتالي يُمنع كل من كان خارج هذه السياقات من أن يدلي بدلوه في هذا الإطار.

### الأثر الثالث: التوازن في التعامل مع المتخصص، والتسليم المطلق للمعصوم على:

تو جد قضيتان تتجاذبان غير المتخصص في تعاطيه و تعامله مع المتخصص (المجتهد):

الأولى: إن قول المجتهد غير معصوم، وبالتالي فإن معلوماته ومعارفه غير مضمونة الحقانية، ومن ثم يمكن فتح غير مضمونة الحقانية، ومن ثم يمكن فتح الباب أمام التخطئة والتصويب، وفتح الباب للنقاش وإبداء الرأي والرأي الآخر.

الثانية: إن قول المتخصص في حقيقته عبارة عن حكم ظاهري، وهذا الحكم الظاهري واجب الاتباع مطلقاً ومن دون نقاش في مقام السلوك والعمل؛ وليس للمكلف طريق آخر في الوصول إلى الواقع سوى هذا الحكم الظاهري.

أمام هاتين القضيتين، فإن الأمر المنهجي هو التوازن في التعاطي مع المتخصص، فليس منع الكلام ومنع ممارسة النقد من خلال إضفاء هالة من

حدود الاجتهاد الشيعي

القداسة والعصموية على شخصيته، أمراً صائباً وصحيحاً، وفي الوقت ذاته ليس فتح باب النقد بعرضه العريض ولكل شخص كان مسموحاً ومقبولاً.

ومن الجدير بالذكر أن موضوعة النقد والنقاش للمتخصص لا تعني أبداً تجاوز السياقات الأدبية والمقامات الاجتهاعية القائمة، فإننا يجب أن نفكك ونفرق بين البعد الاجتهاعي وبين البعد العلمي في هذا السياق، فعلى سبيل المثال يوجد لدينا نصوص كثيرة تؤكد على طاعة واحترام الوالدين، ولكن لا يعني هذا القبول بكل مقولاتهم العلمية وبأي نحو كانت، فالإطار المعرفي والعلمي له قوانين وسياقاته، والإطار الاجتهاعي له قوانين وسياقات أخرى مختلفة عنه.

فحتى لو وصل طالب العلم إلى مستوى من المعرفة بحيث يتمكن من إبداء بعض الملاحظات على كلام المجتهد، لكن ذلك لا بد أن يكون وفق السياقات الأدبية وحفظ مقام العلمية للمجتهد، كونه نائب المعصوم ولا يصح أبداً التحدث معه بصيغة غير مؤدبة، ولا تجاوز حدود اللباقة الأدبية معه.

وكل ما ذكرناه هنا من التعددية وإمكان النقاش لا يأتي مع المعصوم أبداً، كون ما يأتي به معصوماً فلا يقبل النقاش، وليس أمامنا تجاه المعصوم إلا التسليم التام المطلق، الأمر الذي أكدت عليه العديد من النصوص واعتبرته أمراً أساسياً في الدين، من قبيل ما روي عن أبي عبد الله عن «لو أنَّ قوماً عبدوا الله وحده لا شريك له، وأقاموا الصلاة، وآتوا الزكاة، وحجُّوا البيت،

وصاموا شهر رمضان، ثمّ قالوا لشيء صنعه الله تعالى أو صنعه النبيُّ عَلَيْهَ: أَلَا صنع خلاف الذي صنع؟ أو وجدوا ذلك في قلوبهم، لكانوا بذلك مشركين»، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيها شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجُدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهاً ﴾(١)، ثمّ قال أبو عبد الله عنه: «وعليكم بالتسليم»(٢).

### الحد الثاني: الاجتهاد فهم لا تشريع، وفي طول النص والمعصوم لافي عرضهما.

واحدة من الأسس المهمة التي عمل الفكر الشيعي على تأصيلها وترسيخها في منظومته الفكرية، هي مسألة التراتبية الطولية بين موضوعتي التشريع والاستنباط، وأن المستنبط والمجتهد ليس له أي دور في جعل وإيجاد وتكوين التشريعات، بل كل دوره ينحصر في فهم ما يلقيه عليه الشارع، وبيان تلك التشريعات وتنزلاتها وتطبيقاتها.

ويترتب على ذلك: أن أي زحاف يحصل في عملية الاستنباط بالعمل في مساحات خارج دائرة عمله، فإنه سيؤدي بشكل تلقائي إلى انقلاب ماهوي في حقيقة الاستنباط، لتتلبس بهاهية التقنين التشريعي، وتتحول من الحالة الطولية مع موضوعة التشريع إلى الحالة العرضية.

### تصوير الطولية ،

بالتأمل، نجد أن للعلم مراتب أربعة:

<sup>(</sup>١) النساء: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) المحاسن لأحمد بن محمّد بن خالد البرقي (ج ١/ ص ٢٧١/ باب ٣٨/ ح ٣٦٥).

#### المرتبة الأولى: العلم الإلهي.

وهو يمثل القمة والحجر الأساس في موضوع العلم، وهو يبدأ من التكوين والواقع، لأنه تعالى هو من صمّم الواقع والكون، ومن البديهي أن العلم الذي يمتلكه من صمم هذا الواقع، ووضع نظام هذا العالم، والذي هو محيط بكل شيء، ولا يعزب عنه مثقال ذرة، لاشك ولا شبهة أنه يكون في أعلى مراتب العلم وأكملها.

#### المرتبة الثانية: العلم الإنساني المعصوم.

هذه المرتبة من العلم، ليست مرتبة عادية، إذ إنها تحصل من طريق خاص غير متعارف عند بني الانسان، وهو ما يسمى في كلمات العلماء بالعلم الوحياني أو اللدني(۱)، وهذا من قبيل ما روي عن أبي جعفر على قال: «قال على على على حلمني رسول الله على ألف باب، يفتح ألف باب».(۲)

وعن عبد الرحمن بن أبي عبد الله، قال: «سمعت أبا عبد الله في يقول: إن رسول الله علم عليا علم بابًا من العلم، ففتح ألف باب، لكل باب فتح له الف باب. (۳)

<sup>(</sup>١) وهو نوع من العلم الذي ينكشف معه الواقع للإنسان، وهو (لدني) أي يُعطى من الله تعالى ويُفاض منه جل وعلا على بعض عباده، كما ورد هذا المعنى في الخضر ، حيث قال عنه تعالى: ﴿فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عِبْدِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْهِ﴾ [الكهف: ٦٥]

<sup>(</sup>٢) الخصال للشيخ الصدوق ص ٦٤٧.

وقد تقدم الحديث في بيانات وإثبات العلم اللدني والعصمة لأهل البت الله المدينة ا

## المرتبة الثالثة: العلم الإنساني التخصصي:

وهو العلم الذي يحصل للإنسان من خلال منهج علمي وشروط معينة، كالدراسة والمتابعة والبحث العلمي..، ويسمى من يتصف به بالمتخصص، وهو يعتمد على قواعد منهجية ومعرفية دقيقة، ولا يصل إليها إلا من التزام بضوابطه المنهجية والمعرفية.

#### المرتبة الرابعة: العلم العام.

أو هو العلم الذي يحصل في ذهن الإنسان العامي غير المتخصص.

في هذه المراتب نشاهد وبوضوح أنها ليست ظواهر متباينة ومختلفة بعضها عن البعض الاخر، بل توجد بينهما علاقة عضوية تراتبية شبيهة بعلاقة العلة والمعلول، يتفرع فيها اللاحق على السابق، فالإنسان العادي غير المتخصص، يأخذ معارفه وعلومه من الشخص المتخصص والخبير، ثم إن الخبير والمتخصص كالمجتهد يأخذ علومه ومعارفه من علم المعصوم، وهو من يمثل مادة الاستنباط بالنسبة إليه، والمعصوم يأخذ كل علومه ومعارفه من العلم الإلهى للحق تعالى.

#### وبهذا يتبين:

١/ أن كل علم عليه أن يحفظ مساحة حركته ودائرته الخاصة ومرتبته

المعينة، ومنها أنها تستمد علميتها من سابقها، بأن تكون المرحلة السابقة دليلاً عليه، فالعامي يأخذ من المتخصص، وهو يأخذ من الله تعالى.

٢/ لا يجوز للفرد في المرتبة الدنيا أن يتعدى على مساحات العلم الأعلى من رتبته، فغير المتخصص ليس من الصحيح أبداً أن يتدخل ويبدي رأيه في سياق كلام المتخصص، وكذلك المتخصص ليس له أن يتحرك في عرض المعصوم، ويُبدي رأيه في قبال رأيه، وكذلك من كان دون العلم الإلهي ليس له أن يتجاوز مساحته ليبدي رأيه في مساحة العلم الإلهي، فيفرض على الله تعالى أن يفعل كذا ولا يفعل كذا.

كل هذا من الخطوط الحمراء الثابتة في الفكر الشيعي، وأي تجاوز لها سوف يخل بالطولية، ومن ثم سيقود إلى الفوضى وعدم الانتظام للظاهرة العلمية.

والحاصل: أن المجتهد مهما عظم علمه، فإنه عيال وفي طول علم المعصوم، ولا يتجاوزه، ولا يفرض عليه شيئاً معيناً.

### تنبيهان:

التنبيه الأول: المغالطة في إمكان الارتباط المباشر بالمعصوم الله عاجة التنبيه الأول: المغالطة في إمكان الارتباط المباشر بالمعصوم الله متخصص.

ظهرت أصوات من هنا وهناك حاولت التقليل من ظاهرة التخصص،

فهم قبلوا كل السلسلة ما فوق التخصص، ولكن حين انتهوا إلى التخصص رفضوه ولم يقبلوا به، وقالوا بأننا لا نحتاج إلى وسيط يدخل فيها بيننا وبين المعصوم، فحولوا السلسة الرباعية (العلم الإلهي ثم المعصوم ثم التخصص ثم العادي) إلى سلسلة ثلاثية، تبدأ من العلم الأعلى، ثم المعصوم، ثم الفهم العام للناس.

والحال أن الوجدان قاضٍ بأن التخصص ضرورة، ولا بد منه في فهم الدين، نعم حدود مرجعية المعصوم، قتلف عن حدود مرجعية المعصوم، فالمعصوم حجة في كلامه وفعله وتقريره، والمتخصص حجة في كلامه فقط وبحدود التخصص.

#### التنبيه الثاني: تحليل فكرة القداسة للمعصوم كلله.

يختلف المعصوم عن جميع الناس في نقطتين أساسيتين:

#### النقطة الأولى: العلم الخاص (الوحياني).

فالمعصوم الله هذا العلم دون غيره من الناس طُرّاً، وأي اقتراب من هذه المساحة، فإنه يُعدُّ نوعاً من أنواع القفز على المواقع، وبالتالي يوسم بالانحراف والضلال..

#### النقطة الثانية: توافق القول والفعل والتقرير في المعصوم على.

نعتقد أن المعصوم في كلامه و فعله و تقريره يتكئ على العلم الخاص، ولذا كانت دائرة حجيته واسعة بوسع هذه المسارات الثلاثة، أما حجية المتخصص

فهي تدور ضمن مساحة كلامه فقط وبحدود التخصص، فلو كان هناك طبيب يخبر المريض عن مضار التدخين وتأثيره السلبي على الإنسان وحياته، فإن عدم التزام الطبيب في الواقع العملي [بأن كان هو مدخناً مثلاً] لا يضر بتلك النظرية، ولا يعني أبداً أنها باطلة وغير صحيحة.

#### ومنه يتبين:

١/ أن التقديس للمعصوم يكون في جميع ما ينتج عنه من قول أو فعل أو تقرير، فإنه معصوم فيها كلها، ولا تجد اختلافاً في قوله عن فعله عن تقريره، وإنها كلها تسير في مسار واحد يتكئ على العلم اللدني الوحياني.

٢/ ولأنه معصوم، فقوله وفعله وتقريره حجة مطلقاً، لأنها تمثل الواقع تماماً، وهذا يُضفي قداسة له لا نجدها عن غيره من الناس، فالمجتهد على قداسته، لكنها قداسة في حدود الاجتهاد والتخصص العلمي، أما المعصوم فالقداسة فيه تتجاوز ذلك إلى الواقع نفسه، فالمعصوم هو الواقع نفسه والحق واليقين والبديهي.

٣/ ولذلك كانت الحجية التي للمعصوم حجية شاملة على الجميع، وليس لأحد أن يناقشها أو ينقضها، ولا يُسمح فيها بالرأي والرأي الآخر. كما أنها حجة في بعديها العملي والنظري، فقوله وفعله وصمته حجة وملزم للآخرين نظراً وعملاً، وما هذا إلا بسبب كونها مضمونة الحقانية، بسبب كونها توأماً للواقع، بل هي الواقع، ولذلك تكون الحجية للمعصوم مطلقة وشاملة، بخلاف الحجية التي للمجتهد والمتخصص فإنها تكون نسبية

ومحدودة.

وفي هذا الضوء يتبين منشأ التقديس في المعصوم، فإن ذلك يرجع إلى أنه في المستوى النظري عصي على النقد، وفي المستوى العملي يكون ملزِماً للجميع، وليس لأحد -أياً كان- أن يتجاوز هذا الإلزام.

فالمعصوم معصوم في الجانب العلمي وفي الجانب العملي، وهذا يمنحه لوناً من القداسة الشاملة لا يحظى بها المتخصص، فعلم المتخصص قابل للخطأ، ومن ثم تجوز المناقشة.

وسلوكه قابل للنقد حيث لم يكن مضمون الصوابية والاستقامة.

والمهم جداً في هذا السياق هو عدم الخلط بين مساحة العصمة ومساحة الاجتهاد، فرفع المتخصص إلى مصاف المعصوم وإضفاء هالة من القداسة عليه، أو خفض المعصوم إلى مستوى المتخصص المجتهد القابل للخطأ والصواب، أمر كارثي على المستوى المنهجي العلمي وعلى المستوى الأخلاقي، وسيؤدي – إن حصل – إلى فوضى معرفية عارمة.

والخلاصة: أن ضرورة التقديس للمعصوم ناشئة من كونه معصوماً في قوله وفعله وتقريره، الأمر الذي يعني أنه هو الواقع، فكل ما يصدر منه (قولاً وفعلاً وتقريراً) هو معصوم وواقع، فتكون حجيته شاملة لكل هذه المفردات الثلاثة، ولا يجوز لأحد أن يناقشه في معرفة أو يخطئه في تصرف، وكل ذلك غير موجود لدى المجتهد مها كان، فالحجية للمجتهد في قوله

فقط، ولذا أمكن نقاش معارفه النظرية بشروط منهجية علمية خاصة، وأمكن أن يخالف قولُه فعله، وهذا لا يعني التقليل من شأن المجتهد، وإنها نحن مأمورون باحترامه وتبجيله، لكن مع حفظ الفاصلة بينه وبين المعصوم كها تبين.

#### الحد الثالث: فرصة الاجتهاد نسبية لا مطلقة.

إن المعيار في الحقانية هو المطابقة مع الواقع ونفس الامر، وليس المناط مرتبطاً بأمزجة وإدراكات الناس، بحيث إنهم إذا أجمعوا على أمر كان حقاً، وإن لم يجمعوا كان باطلاً، بل المناط هو في مطابقة الواقع، فإن طابقت الفكرة الواقع فهي حق، حتى لو فرضنا إجماع الناس كلهم على بطلانها، وإن لم تطابق الواقع فهي باطلة، وإن فرضنا إجماع الناس على حقانيتها.

العلوم والمعارف بعضها نظرية، وهي ما تحتاج إلى دليل، وبعضها بديهة، أي إنها مطابقة للواقع في حد نفسها، وهي تكون الدليل على صحة العلوم النظرية.

مما يعني أنه لا بد ان تنتهي العلوم النظرية إلى البديهية، وإلا تبقى غير مستدلة، ولا ضمان لكونها مطابقة للواقع، فلا ضمان لكونها حقاً.

فالعلوم لا بد أن ترجع إلى بداية بديهية، أو قل: بداية معصومة، أي مضمونة المطابقة للواقع.

هذا بشكل عام.

تأسيساً على هذه الفكرة، فإنه مع ظهور المعصوم، فإنه يكون هو البداية القاطعة لأي معرفة نظرية، فنحن لو عرضت علينا مسألة نظرية، ولم نعرف الحق فيها،

ولكن حينها يغيب المعصوم عن الواقع الخارجي لسبب أو لآخر، وتمر البشرية في حالة استثنائية طويلة (وهي عصر الغيبة) تصبح البداية والبديهي والفكرة المعصومة خارج المتناول، فكان لا بد من توفر بداية أخرى، تكون هي المرجع لكل المعارف الأخرى، فكانت المرجعية الدينية التي تمثل نقطة البداية في زمن الغيبة، لا بمعنى أنها نقطة مستقلة في حد نفسها، وإنها بمعنى أنها الخيط الرابط بين النظريات وبين التعلق بالمعصوم ومعرفته وعلومه.

والاجتهاد في متناول اليد، أي إنه يمكن الوصول إليه وفق منهجية علمية منضبطة.

وهذا المعنى في الوقت الذي يثبت ضرورة الاجتهاد كبداية للمعارف في زمن الغيبة، هو يعني ضرورته العلمية والمنهجية أيضاً، إذ لولا هذه المرتبة من العلم، لفقدنا البداية للنظريات التي لدينا، ولحصلت الفوضى المعرفية والعشوائية العلمية.

ولعله إلى هذا المعنى يشير ما روي عن الإمام الهادي أنه قال: «لولا من يبقى بعد غيبة قائمكم من العلماء الداعين إليه، والدالين عليه، والذابين عن دينه بحجج الله، والمنقذين لضعفاء عباد الله من شباك إبليس ومردته، ومن فخاخ النواصب، لما بقي أحد إلّا ارتدّ عن دين الله، ولكنّهم

كل هذا صحيح، ولكن هذا لا يعني أن الاجتهاد سيوفر المعلومة المعصومة بالمطلق، كالتي يأتي بها المعصوم نفسه، كلا، وإنها هي فكرة تمثل البداية بالنسبة لغير المجتهد وفي زمن الغيبة فقط.

وعلى كل حال، فإن واحدة من مهام المعصوم وعناياته طيلة فترة الظهور كانت هي توفير جملة من البداهات للأمة، لتصبح هي الهيكيلة المعرفية لأتباعه، تؤطر حركتهم العلمية..

ولذلك جاءت النصوص الدينية الكثيرة التي دلت على ضرورة رجوع الجاهل إلى العالم عموماً، والرجوع إلى رواة الحديث في ما يتعلق بأمور الدين خصوصاً، وسيأتي بيان بعض من هذه النصوص في محلها إن شاء الله تعالى.

ومن كل ما تقدم يتلخص: أن الرجوع إلى المجتهد إنها يكون في زمن الغيبة، لأنه الطريق الوحيد الذي يوفر لنا الدليل على ما عندنا من نظريات، أما في زمن الظهور، فيكون المرجع هو المعصوم، ومن يجعله نائباً عنه.

### الحد الرابع: حفظ الفاصلة بين لغة التخصص ولغة الثقافة العامة.

تتبلور ضمن أروقة التخصص لغة خاصة بهم، تكون هي الوسيلة للتخاطب العلمي والتخصصي فيها بينهم، هذه اللغة تختلف ماهوياً وبنيوياً

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ٢: ٢٦٠.

عن تلك اللغة التي تستخدم في الأنساق المعرفية الثقافية العامة، وما يهمنا في هذا السياق هو:

صحيح أنه لا بد من تكامل اللغتين وعدم استغناء كل منها عن الأُخرى في توصيل المعلومة إلى الذهنية العامة، فاللغة العلمية المتخصصة ينبغي أن تتم صياغتها وفق أسس أدبية معينة، فليس من الصحيح أن يكتب المتخصص علومه ومعارفه بلغة غير منضبطة نحوياً مثلاً أو إنه يستعمل ألفاظاً لا تدل على المعنى المقصود له، وإن كان له مصطلح خاص فلا بد أن يوضحه بطريقة أدبية واضحة.

ولكن هذا لا يعني أن تكون السياقات العلمية في الأروقة التخصصية مكتوبة بلغة بعيدة عن الانضباط العلمي والمنهجي، وهذا ما يكشف لنا عن بعض الصعوبة التي نواجهها في فهم كلمات الأعلام في كتبهم التخصصية، بل في بعض الأحيان نجد الصعوبة حتى في فهم الرسالة العملية، ذلك لأن الأروقة العلمية تقتضى أن تتم كتابة التخصص بلغة خاصة وبمنهجية علمية.

فلا يأتين شخص ويُشكل على المجتهدين بأنهم يكتبون بلغة علمية صعبة، فإن هذا هو مقتضى الأروقة العلمية التخصصية، وهذا أمر واقعي نجده في كل التخصصات، فالتخصص الطبي له لغته وسياقاته وصياغاته الخاصة التي لا يفهمها إلا من يقضى وطراً من عمره في معايشة مصطلحات هذا التخصص العلمي وفهمها وهضمها ليفهمها بطريقة علمية صحيحة.

وحتى نُشبع هذا الموضوع أكثر نذكر:

#### سمات لغة التخصص:

## ١. لغة الاصطلاح:

واحدة من الوسائل التي يحتاجها المتخصص لضبط وحفظ العلم التخصصي الذي يعمل في إطاره، هي اللغة التخصصية العلمية، هذه اللغة تتحرك ضمن اصطلاحات خاصة يبتدعها أصحاب هذا الاختصاص، ليعبروا بالدقة عن مرادهم في ذلك التخصص، ولذا كان لكل علم اصطلاحاته الخاصة، وهذه الاصطلاحات تشكل مفاتيح هذا العلم، والمنفذ الرئيسي للدخول بين أبحاثه ومسائله.

## وهذا الاصطلاح:

أ/ قد يختزل المعنى اللغوي المتعدد بمعنى واحد.

ب/ وقد يغادره تماماً إلى معنى جديد، بأن يكون للفظ معنى لغوي معين، ولكن في اصطلاح العلم المعين يُقصد منه معنى آخر.

ولذا كان من الضروري أن نفهم مصطلحات العلم المعين قبل أن نلج فيه ونعمل على فهمه أو ربها الإشكال عليه.

#### ٢. لغة الاختصار:

يعمد أصحاب العلوم التخصصية على الاقتصار في كتاباتهم التخصصية على أقل قدر ممكن من الكلمات التي تحكي وتعبر عن مرادهم التخصصي، رافضين أن تكون الكتابة التخصصية كتابة عامة مبسوطة كالسرد القصصي المفتوح، هروباً من حالة المطاطية التي قد تعتري الفكرة وتؤثر على تخصصيتها،

فعلم القانون -مثلاً - حين يعبر ويحكي عن المواد القانونية، فإن كل حرف وكلمة تكتب في هذا السياق تكون بعناية فائقة، ويحسب لها ألف حساب، خوفاً من أن تفسر بشكل مغاير لمراد المقنن والمشرع.

### ٣. لغة اعتباد القرائن المنفصلة:

طبيعة المدونات الكبيرة والمنظومات العلمية الواسعة هو تخادم أفكارها وتفسير بعضها البعض عبر فصولها وأبوابها ومقدمتها وخاتمتها، فلا تنتهي الفكرة بجملة بل ولا بفصل بل ولا بباب. وهذا يعني أن اللغة التخصصية تعتمد القرائن المنفصلة في رسم المفاهيم التركيبية الواسعة.

وهذا ما نفتقده في لغة التفهيم والتفاهم في الفضاء البشري العام، فإنها لا تعتمد كثيراً على القرائن المنفصلة، بل الغالب أن المتكلم يبين تمام مراده بشخص كلامه.

#### تنبيه: الحديث بلغة واحدة ليس مثلبة.

لا ضرورة تفرض على صاحب اللغة الواحدة أن يتكلم اللغة الأخرى، أو على صاحب التخصص أن يتكلم بلغة غير لغة تخصصه، مع الإيهان بأن قدرة الشخص الواحد على التكلم بأكثر من لغة تعتبر فضيلة وحسنة لا يمتلكها من لا يحسن إلا لغة واحدة، ولكن ليس من الصحيح القول بأن فقدان هذه الموهبة دليل على وجود نقص ومثلبة في هذا الشخص، فالمتخصص الذي لا يحسن اللغة الثقافية، لا يُحسن أن يسوق أفكاره التخصصية ببيان ثقافي أو كتابة ثقافية، ولا يعني ذلك أبداً أن فيه نقصاً من جهة كونه متخصصاً

ومتضلعاً في تخصصه، فإن عالم الفيزياء -مثلا- والذي وصل الى رتبة بروفيسور في تخصصه، يكفي أن هناك جملة من طلابه يفهمون ما يقول أو ما يكتب، وليس عليه أن يكون متمرساً في تسويق الفكر الفيزيائي إلى عموم الناس في شاشات التلفزة، وعدم إمكانيته للتحدث باللغة الثقافية لا تضر بقدراته وقيمته العلمية في ضمن تخصصه.

وهذا المعنى سيال في كل التخصصات والعلوم والمعارف، فحتى القرآن الكريم لم يكن كتاباً مفتوحاً في كل تفاصيله إلى الناس، بل ترك جزءاً كبيراً منها إلى بيان المعصومين عن الإمام وتفسيرهم لها، وهو مفاد ما روي عن الإمام الصادق عن المريختلف فيه اثنان إلا وله أصل في كتاب الله ، ولكن لا تبلغه عقول الرجال»(۱).

بل حتى المتحدثين بأكثر من لغة حافظوا على هذا التعدد، حيث نجده يتكلم باللغة التخصصية حين يكون البحث تخصصياً، ويتكلم باللغة الثقافية في ضمن أروقة المثقفين والمفكرين، ويتكلم بلغة بسيطة جداً وعامية حين يكون مع أدنى مستويات الجنس البشري إدراكاً وفهاً، ولم يقتصر على لغة واحدة في الأروقة جميعاً إحساساً منه بضرورة تعدد اللغات وعدم إمكان توحيدها بلغة واحدة.

بل قد يتمكن الشخص من الحديث بلغتين، إلا انه بمنطق التزاحم وتوفير الوقت للعمل التخصصي يهمل الحديث بلغة الترجمة تاركاً هذه

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ١: ٦٠/ باب الردِّ إلى الكتاب والسُّنَّة .../ ح ٦.

المهمة إلى أصحابها، ومثله مشروع ومنطقي ولا يسجل مؤاخذة عليه، على شرط أن نفهم أهمية التفرغ العلمي وضرورة التخصص.

#### حصيلة هذا الحد:

إن ثمة فاصلاً واضحاً بين لغة الاختصاص ولغة الفهم العام، وأنه لا ضرورة تدعو المتخصص أن يتحدث بلغة عامية غير تخصصية، نعم، لا بد من وجود حلقة وصل بين المتخصص وبين العامة ليفهموا مصطلحات المتخصص.

وهكذا الحال في الاجتهاد، فإنه ليس من الضرورة أن يُكتب بلغة عامية يفهمها الجميع، بل له أروقته المعرفية التي تقتضي أن تكون اللغة المستعملة فيها تخصصية كما تبين، وعدم قدرته على بيان معانيه العلمية بلغة ثقافية لا يُشكل نقصاً فيه، نعم، يمكن لطلبة المجتهد أن يخففوا من ضغط المصطلحات وبيانها بلغة أقل تخصصاً، وهكذا وصولاً إلى لغة العامة.

ولذلك ينصح العديد من الأساتذة أنه عندما يريد طالب العلم أن يبين مسألة شرعية لغير طلبة العلم، أنّ عليه أن يختار المسائل الابتلائية من جهة، وأن يستخدم اللغة البسيطة في إيصال المعلومة وعدم استعمال المصطلحات العلمية، ولكن لا ضرورة لذلك في الدروس التخصصية الحوزوية، لأن لكل مقام مقالاً كما يُقال.

الحد الخامس: العدالة والتخصص.

وهنا نقطتان رئيستان:

النقطة الأولى: العلاقة العضوية بين العلم والعمل.

ويتم بيان ذلك من خلال الخطوات التالية:

#### الخطوة الأولى:

لا يخفى على من يتابع النص الديني التأكيد البالغ على العلاقة بين العلم والعمل، ففي الوقت الذي نجد فيه جملة من النصوص تؤكد على مقولة العلم وأهميتها، نجد نصوصاً وافرة تؤكد على القيمة الكبيرة للعمل إلى جانب العلم.

إنَّ الآيات والروايات تدلُّ على الارتباط الوثيق بين الإيهان والعمل الصالح.

أمَّا الآيات فكثيرة، قال تعالىٰ: ﴿وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صالِحاً ثُمَّ اهْتَدىٰ﴾.(١)

وقال تعالىٰ: ﴿مَنْ عَمِلَ صالِحاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَياةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ ما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾.(٢)

وقال تعالىٰ: ﴿ وَأَمَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُ جَزاءً الْحُسْنِي وَسَنَقُولُ لَهُ

<sup>(</sup>۱) طه: ۸۲.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٩٧.

# مِنْ أَمْرِنا يُسْراً ﴾. (١)

وأمّا الروايات فكثيرة أيضاً، منها: ما روي عن أبي عمرو الزبيري، عن أبي عبد الله الله شيئاً إلّا به ، قلت: وما هو؟ قال: «الإيمان بالله الذي لا الله إلّا هو، أعلى الله شيئاً إلّا به ، قلت: وما منزلة وأسناها حظاً »، قال: قلت: ألا إله إلّا هو، أعلى الأعمال درجة وأشرفها منزلة وأسناها حظاً »، قال: قلت: ألا تخبرني عن الإيمان، أقول هو وعمل أم قول بلا عمل؟ فقال: «الإيمان عمل كلُّه، والقول بعض ذلك... »(٢).

وقال عَلَيْهُ: «الإيمان والعمل أخوان شريكان في قرن، لا يقبل الله أحدهما إلا بصاحبه»(٣).

ثم إن من الخطأ بمكان حصر مقولة العمل في السلوك الفيزيائي الخارجي، إذ إن العمل يبدأ من تلك الأنشطة النفسانية التي تستتبع مقولة العلم والادراك، لتمر بجملة من الأحاسيس الروحية لتنتهي بعدها إلى السلوك الفيزيائي الخارجي، فالعمل ليس مقتصراً على الخارج، بل يشمل كل الأفعال التي تقوم بها النفس سواء كان فعلاً داخلياً أو خارجياً، فالاعتقاد عمل، والنية عمل، والقصد عمل، والحب والبغض عمل، والانقياد والتجري عمل، والإرادة عمل...، والتأمل بالعلم عمل، والتفكر، والتدبر،

<sup>(</sup>١) الكهف: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الرواية بطولها في الكافي للشيخ الكليني (ج ٢/ ص ٣٣ - ٣٧/ باب في أنَّ الإيهان مبثوث لجوارح البدن كلِّها/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) الجامع الصغير لجلال الدِّين السيوطي (ج ١/ ص ٤٧٩/ ح ٣١٠٤).

وهكذا، هي وغيرها جميعاً تنتمي إلى مقولة العمل والسلوك، وتختتم في نهاية المطاف بالسلوك الفيزيائي الخارجي.

وهذه الأعمال الداخلية كانت مورداً للبحث والتنقيب من المتخصصين، سيما ضمن أروقتنا العلمية، فقد بحثت موضوعة الاعتقاد في المنطق والفلسفة والكلام، وبحث التجري والانقياد في الأصول، وفي فقه العبادات بحثت موضوعة النية، وفي فقه المعاملات بحثت موضوعة القصد وتقوم العقود به، وفي البحث عن ماهية وحقيقة التقليد وجد رأي يقول بأن التقليد هو الالتزام النفساني.

#### الخطوة الثانية: العلاقة التبادلية بين العلم والعمل.

لقد قام الفلاسفة بتحليل هذه العلاقة العضوية بين العلم والعمل، لينتهوا إلى علاقة تبادلية بين الظاهرتين، ونبين ذلك بطريقتين:

#### الطريقة الأولى: مثالان عرفيان لبيان العلاقة بين العلم والعمل.

وإذا أردت توضيح حقيقة العلاقة الوثيقة بين الإيهان والعمل الصالح فإليك مثالان للتوضيح (١):

الأوّل: أنّ للشجرة جذراً وأغصاناً وثهاراً وأوراقاً، فكلّما قوي الجذر قوي الجذع الجذع، فتزداد الأغصان وتكثر الأوراق وتُثمر الشجرة، وكلّما زادت الأوراق استفادا أكثر من أشعّة الشمس فيستفيد بالتالي الجذع فالجذر. فكلّما

<sup>(</sup>١) ملاك التفاضل في الإسلام- الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي- ص ٩٤ و ٩٥.

قوي هذا ازدادت تلك، وكلَّما ازدادت تلك قوي هذا.

وهكذا الإيمان، كلَّما قوي كثرت الأعمال الصالحة، وكلَّما كثرت الأعمال الصالحة قوي الإيمان.

الثاني: جهاز الهاتف النقّال (الموبايل) تعتمد الاستفادة منه على وجود (رصيد) وتوفُّر (شبكة)، ومن دون أحدهما لا يبقى من الهاتف إلّا جرمه! فلو أردت الاستفادة منه وعمل اتِّصال، فلا بدّ لك من رصيد وشبكة.

وهكذا الاتّصال مع الله تعالى، لا بدَّ لك فيه من رصيد (هو الإيمان)، ومن شبكة اتّصال قائمة وفعّالة (وهي الأعمال الصالحة).

#### الطريقة الثانية: التحليل الفلسفي للعلاقة بين العلم والعمل.

هناك علاقة تفاعلية بين العلم والعمل، فكل واحد منهم يقدم لصاحبه ما ينفعه وما يجعل العلاقة عضوية بينهما.

## فالعلم هو من يؤمِّن:

1. المتعلق للعمل: فالأنشطة النفسانية، بحكم كونها أنشطة نفسانية فهي بحاجة إلى التعلق بالواقع، والمتعلق يتم تأمينه من خلال العلم، فهو من يمثل متعلق العمل والنشاط النفساني الداخلي.

فأنت عندما تتفكر في نفسك، فإنك تحتاج إلى واقع خارجي تتفكر فيه، ولو كان الواقع هو نفسك، والذي يوفر لك هذا المتعلق هو العلم.

٢. مقتضي العمل: في سلسلة مبادئ الفعل الاختياري (التصور ثم

التصديق ثم الحب والرغبة ثم الإرادة ثم العمل الفيزيائي الخارجي)، نجد أن العلم يمثل البنية التحتية لهذا الفعل، فالفعل والعمل ينبثق في أولى خطواته من العلم، ثم تتراكم هذه المبادئ لكي يظهر الفعل ويرى النور في نهاية المطاف.

## والعمل هو:

## أ. الذي يقوم بمهمة توثيق العلم.

العلم ينتفع من العمل في استقراره وثباته في داخل النفس الإنسانية، العلم يستقر بالعمل، والعمل هو الأداة التي توثّق المعلومة، وتحولها من حالة الاستيداع إلى حالة الاستقرار، والعلم من دون عمل يبقى هشاً وعلى الهامش، فإذا عمل به العالم، ثبت واستقر.

وقد يتوهم البعض: أن المعلومة لا تحتاج الى أي عمل وسلوك خارجي لكي تستقر في داخل ذاته، فهو يتمكن أن يجعلها مستقرة من خلال التأمل أو التكرار بلا حاجة إلى إيجادها وترجمتها في سلوك خارجي.

ومنشأ هذا التوهم انه غفل عن أن التأمل أو تكرار المعلومة في داخل نفسه، هو نوع من أنواع العمل -كما أشرنا قبل قليل-، فليس العمل مقتصراً على البعد الخارجي دون العمل الداخلي النفساني.

وعلى هذا الأساس نجد أن العلماء والأساتذة الكبار وضعوا ملاحق في طبيعة وطريقة التعليم والتعلم في ضمن أروقتنا الحوزوية، كالمباحثة

والتدريس، والمذاكرة... كل هذه أمور لترسيخ المعلومة وثباتها في داخل الندهن، وإلا كانت عرضة للمغادرة، وهو مفاد ما روي عن أبي عَبْدِ الله الله قال: «الْعِلْمُ مَقْرُونٌ إِلَى الْعَمَلِ، فَمَنْ عَلِمَ عَمِلَ، ومَنْ عَمِلَ عَلِمَ، والْعِلْمُ يَرْتِفُ بِالْعَمَلِ، فَإِنْ أَجَابَه وإِلَّا ارْتَحَلَ عَنْه». (١)

## ب. أن العمل هو الذي يساهم في إيجاد أرضية التطور في العلم.

فالأفكار والرؤى الإنسانية حينها تكون حبيسة البعد النظري فقط، فإن الكثير من الزوايا الحادة قد تغيب عن ذهن صاحب النظرية، وبالتالي سوف لن تنمو وتتطور هذه النظرية، ولكن لو نزلت هذه النظرية إلى أرض الواقع، وخضعت لتجربة حقيقية في الواقع، فإن الكثير من نقاط الخلل ربها ستظهر أثناء المهارسة العملية، أو إن صاحب النظرية سيلتفت إلى أمور أخرى لم تكن موجودة في نظريته، تُطوِّر تلك النظرية وتأخذ بيدها نحو الكهال.

العمل عموماً يخلق أرضية مناسبة للانفتاح على معلومات أرحب وأوسع، من خلال إخضاع الرؤى والأفكار والنظريات إلى البعد التطبيقي العملي، ولو كانت رهينة الجانب التجريدي فإنها لن تنمو أبداً، أو إن نموها سيكون نمواً غير نموذجي ومحفوفاً بالملابسات والإشكاليات.

## وشاهد العلاقة العضوية بين العلم والعمل:

أن من كان مقتنعاً بأضرار التدخين على صحة الإنسان، وفي الوقت ذاته نجده يهارس فعل التدخين، نقول عنه: إن لديه از دواجية بين الجانب العلمي

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص٤٤ بَابُ اسْتِعْمَالِ الْعِلْم ح٢.

والجانب العملي، وهذا التوصيف لم يكن ليتحقق إلا بسبب العلاقة العضوية بين الفكرة والسلوك الخارجي.

وبسبب هذه العلاقة العضوية بين العلم والعمل أيضاً، نجد أننا نتمكن في بعض الأحايين من فهم متبنيات الشخص والمبادئ التي ينطلق منها، على أساس ما يصدر منه من سلوكيات وأفعال وتصرفات، فالعمل كاشف إني عن المتبنى العلمى الذي صدر منه.

#### النقطة الثانية: ضرورة النزاهة السلوكية.

في مجمل التخصصات التي لها ارتباط بالإنسان، لا يكون العلم فقط هو المعيار الوحيد لاختيار هذا المتخصص دون ذاك، بل يقترن التخصص العلمي والمستوى المعرفي بمقدار معين من النزاهة المرتبطة بالسلوك.

ونعني بالنزاهة هنا: هي مطابقة السلوك الذي يهارسه المتخصص للفكرة والنظرية التي يتبناها ويؤمن بها.

فالطبيب -مثلاً - لا يمكن أن يكون أحد خيارات المريض ما لم يعتقد المريض بأن هذا الطبيب سوف يصف له الدواء وفق ما تقتضيه النظريات العلمية التخصصية التي يؤمن بها، أما لو كان هذا الطبيب محتالاً، ويريد أن يغش المريض بنوعية الدواء، أو يعطيه دواءً ليس بحاجة اليه...، فإن هذا الطبيب سوف لن يكون أحد خيارات المريض في علاجه من مرضه.

وهكذا الحال مع كل التخصصات الأخرى كالمهندس والبنّاء والنجار

وميكانيكي السيارات...، ففي كل هؤلاء نجد أن الإنسان بطبيعته يتحرك نحو الشخص النزيه الذي تتطابق فيه الفكرة والسلوك/ النظرية والتطبيق.

## التهاهي الحرفي بين النظرية والتطبيق.

في بعض التخصصات، سيما تلك التي ترتبط بالدين والفكر الديني، لا يتم الاكتفاء بالنزاهة التي تكلمنا عنها في النقطة الثانية، بل نجد أن الناس يبحثون عن تطابق ماهوي بين النظرية التي يدعو لها صاحبها وبين تطبيقه لتلك النظرية ومقدار تمثلها في ذاته.

فالشخص الذي يقول: إنه مرسل من السهاء ومرتبط بها، وهو القرآن الناطق، وهو من يحمل العلوم الخاصة، ويحمل الحقيقة، لا يتم الاكتفاء فقط بالمقولة التي يحملها ومقدار حقانيتها ومطابقتها لنفس الأمر والواقع، بل يتم البحث عن مديات عليا من تمثّل تلك النظرية والرؤية العالية في سلوك صاحب هذه النظرية، لتصل في بعض الأحيان إلى المطالبة بعصمته عن الخطأ والزلل.

فالشخص الذي يروج لموضوعة الاخلاق بين الناس، ويتكلم بالتواضع والزهد والكرم..، فإن هذا الشخص ما لم يكن متمثلاً لتلك المفاهيم في سلوكه وأفعاله، فلا أقل سوف يسري الشك حول حقيقة تلك المفاهيم، وهل إنها قابلة للتطبيق أو لا، فالناس تعتبر جزءً من صدق المقولة هو تمثل صاحب المقولة لها في سلوكه وأفعاله.

هذا فضلاً عن أن تأثيره بالناس وجذبهم نحو النظرية التي يدعو إليها متوقف على مقدار تمثلها في سلوكه كما هو واضح، ولذا روي عن أمير المؤمنين أنه قال: «مَنْ نَصَبَ نَفْسَه لِلنَّاسِ إِمَاماً فَلْيَبْدَأُ بِتَعْلِيمِ نَفْسِه قَبْلَ تَعْلِيمٍ غَيْرِه، وَلْيَكُنْ تَأْدِيبُه بِسِيرَتِه قَبْلَ تَأْدِيبِه بِلِسَانِه، وَمُعَلِّمُ نَفْسِه وَمُؤَدِّبُهَا أَحَقُ بِالإِجْلَالِ مِنْ مُعَلِّم النَّاسِ وَمُؤَدِّبِهِمْ »(۱).

التوأمة المطلوبة بين الصفتين: العلمية والعملية (ومن خلال الدليل في محله) تفرز لنا ثلاثة مستويات:

#### المستوى الأول: عصمة النبي والوصي.

أو قل: العصمة العلمية والعملية في الوسيط بين السهاء والغيب وبين الأمة.

ففي هذا المستوى لا يتم الاكتفاء فقط بالعصمة على مستوى الفكرة والمعلومة، وإنها يُراد لهذه المعلومة أن تكون تطبيقاً وتمثّلاً في شخص هذا المعصوم، فلا يقبل في هذا المستوى أن تُمارس المعصية، بل لا يقبل حتى الخطأ والسهو فيه، فكانت التوأمة بين الشرط العلمي والشرط العملي بحد العصمة.

#### المستوى الثاني: الفقاهة والعدالة في المرجع الديني.

ففي مستوى العلوم الدينية يتم التنازل عن شرط العصمة العلمية إلى

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٤٨٠/ ح ٧٣.

الفقاهة والخبرة، كما يتم التنازل عن شرط العصمة العملية إلى العدالة في أعلى مستوياتها أو مطلق العدالة (على اختلاف الباحثين).

فالخطأ غير المقصود والسهو الذي يصدر عنه في العلم أو التطبيق مغتفر ومقبول، ولكن الشرط العملي لا يقف عند حدود صدقه في تسويقه للمعلومة، بل يتعدى ذلك ليصل إلى مستوى التزامه العملي الدقيق بها يقول، من دون المطالبة بعدم الخطأ أو السهو في ذلك.

#### المستوى الثالث: التخصص والنزاهة.

في مستوى العلوم الحياتية (طبيب، مهندس، نجار، ميكانيكي...) يشترط -إلى جانب المستوى العلمي الذي يحمله وهو التخصص عملي يتعلق بصدقه في نقله وتسويقه لمعلومته، هو شرطٌ يُلزم هذا المتخصص أن لا يخون ولا يخادع من يرجع إليه في تخصصه، وكل ما عدا ذلك فليس مطلوباً ومراداً من قبل الناس، حتى لو يكن المتخصص ملتزماً في بعده العملي الشخصي بمعلومته التخصصية، فكل ما يطلب من الطبيب صدقه ونزاهته في نقل معلومته الطبية للمريض، أما كونه يطبقها أو لا في حياته الشخصية العملية فهو أمر لا يعني مراجعيه، ولذا قد نراجع طبيباً يمنعنا من الأكلات الدسمة وهو يأكلها، ونأخذ بدوائه ونصائحه، لأننا نعتقد بنزاهته في هذا المجال وإن خالف علمه عملياً.

#### حكمة تنوع الشرط العملي بتنوع الشرط العلمي.

إن واحدة من الحِكَم والخلفيات في اشتراط العدالة في عالم الدين هو اختلاف مستويات توثيق المعلومة مع الواقع، ففي بعض الموارد يمكن للإنسان بنفسه أن يتوثق من المعلومة التي يحصل عليها، سواء من خلال التجربة أو أي أمر آخر يمكن له أن يلامس الواقع، فهنا لا يعنيه كثيراً أن من يتكلم بهذه المعلومة قد طبقها في عمله الشخصي أو لا، ولكن في بعض الموارد الأخرى لا يتمكن الإنسان بنفسه من توثيق هذه المعلومة؛ لأنها خارج إطار المعلومات التجريبية ونحوها، أو خارج قدرته على الوصول إليها بنفسه، حينها لابد من توفر شروط تؤمّن المصداقية بنحو أعلى وأكبر من تلك الشروط في المستوى الأول، ومن هذه الشروط: أن يكون ملتزماً وأميناً وعادلاً في سلوكه العملي، حتى يحصل الاطمئنان بتوفر المعادل الموضوعي للمسألة التجريبية كما في المستوى الأول.

#### حصيلة هذا الحد:

## من كل ما تقدم يتبين:

أولاً: أن الدين يؤكد على الترابط العضوي بين العلم والعمل وعلى جميع المستويات.

ثانياً: أن العلم يتوثق بالعمل ويثبت، بحيث ينصهر تدريجياً مع وجود النفس فيشكل كهالاً من كهالاتها بعد أن كان عرضة للنسيان والغفلة، وهو معنى أن العلم يهتف بالعمل.

من زاوية أخرى فإن العمل يوسع من آفاق الإدراك والتعرف على الحقيقة في زواياها المختلفة.

ثالثاً: إن صدق الإدراك رهين بالعمل، وقد انعكس ذلك على علاقة الأمة بالعالم؛ فكان أهم مقياس لصدقية فهمه وإدراكه هو مدى انسجامه بالتطبيق مع ما ينتهى إليه في البعد النظري.

رابعاً: إن اشتراط العدالة في مرجع التقاليد نابع من أننا اتبعنا أشخاصاً معصومين في تصرفاتهم وإدراكاتهم، فلم يرتض العقل بديلاً عنهم زمن الغيبة ما لم يكن على مرحلة عالية من الوثاقة والعدالة.

خامساً: هذه الشروط هي تعبير عن ارتباطات عضوية لا تقبل التفكيك أو التجزئة بين العلم والعمل، خصوصاً في مجال العلوم الإنسانية، وبالأخص العلوم الدينية المؤسسة على معرفة المطلق والارتباط به.

والعدالة هي الترجمة العملية في الفرد الذي يطرح تصوراته ومقولاته للمتابعة والتقليد.

#### الحد السادس: حجية اللغة المشتركة دون الخاصة.

أ: واحد من أهم المرتكزات العقلائية في موضوعة التفهيم والتفاهم بين الناس هي اللغة المشتركة، هذه اللغة هي ما تسمح للتعاطي السلس داخل أروقة المجتمع بأن يفهم كلٌ منهم الآخر، فتمتد من خلال هذه اللغة المشتركة جسور التواصل بينهم فعلاً وانفعالاً.

ب: واحدة من ثمرات اللغة المشتركة هو أن منها تنبثق موضوعة الحجية وإلزام الآخر، فإن اللغة المشتركة تمثل البنية التحتية والأساسية في تشييد هذه العلاقة، فلا يمكن للحجية أن تتأسس على أدوات مبهمة وغير مفهومة للجميع ولا يمكن قراءتها وتحليلها من قبل الآخرين.

وهذا المعنى سيال وضروري حتى مع اعتهاد الوسيط، فإن حجية قول من أرسل الوسيط (كها لو أرسل الله تعالى نبياً يكون واسطة بيننا وبينه) مرهونة بكونها لغة عامة ومشتركة لمن هم دون الوسيط، بحيث يستعمل الوسيط لغة يفهمها الناس، لا أنها لغة خاصة بينه وبين الله تعالى، وإلا فكيف سنفهم مرادات الباري جل وعلا، وبالتالي، لو لم نفهم لغة الوسيط، فلا حجية له علينا.

على سبيل المثال لو ذهبت إلى الطبيب لغرض العلاج من مرض ما، وكان هذا الطبيب يعتمد على مصادر طبية خاصة، مجهولة تماماً لغير شخص هذا الطبيب، ولا يمكن لغيره الاطلاع عليها ونقدها وفهمها، وهي غير تلك المصادر الطبية التي يعتمدها الطب في العالم، حينها سيكون الرجوع إليه والتداوي على يده واعتبار مقولاته حجة وملزمة أمراً مجانباً للصواب جداً، حتى وإن كان الطبيب مورداً لثقة الآخرين وقبولهم من ناحية صدقه وعدم كذبه.

ج: لو لم يتوفر لدى الوسيط إلا اللغة الخاصة، في هو البديل عن اللغة المشتركة؟

الجواب: لا بد من طريقة تثبت حقانية وبالتالي حجية ما يأتي به الوسيط، بحيث تكون كاشفة عن صدقه وبنسبة تامة، ومن هذا القبيل وجدنا أن الأنبياء، حيث إن مصدر معارفهم وعلومهم هو مصدر خاص (اللغة الوحيانية)، فلم يمكن أن يكون كلامهم حجة لولا موضوعة الإعجاز؛ لأن المعادلة التي يعتمدونها مجهولة تماماً بالنسبة لغيرهم، وهي غير قابلة للفهم والتحليل من قبل غيرهم، ولكن لكون الدليل دلّ على عصمتهم ولابدية تصديقهم، كان التسليم بمقولاتهم ضمن السياقات المنهجية العلمية.

فكل لغة خاصة لم يقم الدليل على حجيتها فهي بطبيعتها تدخل في دائرة اللا حجبة.

د: ومنه نعلم أن اعتهاد الأحلام أو قراءة الفنجان أو اعتهاد غير المعصوم المكاشفة مصدراً معرفياً، كلها خارج دائرة الحجية.

ومثله ما لو ادّعى أحدٌ لقاء المعصوم في عصر الغيبة الصغرى ونقْل بعض التعليمات والأحكام عنه، فإنه خارج عن دائرة الحجية ولو كان مدعيه من أعلم العلماء وأقدسهم.

كل ذلك لأن هذه المصادر خاصة ولا تمثل لغة معرفية عامة قابلة للمتابعة والتحقق، ومن ثَمّ لا تصلح مصدراً معرفياً ولغة إلزام للآخر.

والذي يُراد قوله بالضبط: إن أي لغة لم تكن ضمن اللغات العامة والمشتركة، وكانت ضمن اللغات الخاصة، فهي في حجيتها تحتاج إلى دليل،

ولا يعني هذا أبداً القدح بالشخص الذي مارس هذه اللغة الخاصة واعتمد عليها، وإنها الكلام كل الكلام في حجيته وإلزامه للآخرين.

هـ: والسر الكامن وراء عدم حجية اللغة الخاصة، يرجع إلى أن الحجج في السياق الشرعي والعقلائي قائمة على فكرة بذل الجهد واستفراغ الوسع من أجل الوصول إلى مراد المقنن والمشرع، وهذا لا معنى له أبداً في اللغة الخاصة، إذ هي من الأساس ليست متاحة للجميع، ولا يمكن أن يفهمها غير مدعيها، فلو جاء شخص وألقى علينا حكماً شرعياً وقال عنه: إن هذا هو الحكم الذي يريده الله تبارك وتعالى، وقد أخبرني به الوحي، حينها ما هو الدليل الذي يجعلنا نصدق بهذا القول؟ وكيف يكون ذلك القوة حجة علينا لو لم يوجد أي طريق يمكنه من خلاله إثبات مقولته هذه؟

إنه لا بد من أحد أمرين: إما أن يتكلم بلغة نتمكن نحن بأدواتنا المعرفية المتاحة لنا أن نتأكد من صحتها، (وهذه غير متوفرة لفرض أنه ادعى الوحي أو ادعى أنه التقى بالمعصوم في عصر الغيبة)، وأما أن يأتي بمعجزة تثبت أولاً اتصاله بالغيب، وتثبت ثانياً صدقه في مدّعاه، وبالتالي تثبت حجيته علينا.

أما أن يأتي بأمر ودليله الأحلام، أو قراءة الفنجان، أو أنه التقى بالمعصوم ولم يثبت ذلك بمعجزة، فمن الواضح جداً أن هذا لا يكون حجة علينا أبداً، حتى لو فرضنا أنه صادق في مدّعاه، أي حتى لو فرضنا أنه فعلاً رأى في الحلم كذا، أو أنه التقى بالمعصوم، ولكن حيث لم يثبت لنا لقاءه بالمعصوم، فلا حجية له علينا.

## إذا تبين كل هذا نقول:

أولاً: وضَع الاجتهاد الشيعي خطاً أحمر تجاه كل من يتحدث بهذه اللغات الخاصة في الشأن الديني العام، بحيث إن المنهج العام هو عدم حجية من يدّعي دعوى معينة ولا دليل له يمكن أن نفهمه سوى اللغة الخاصة التي يدّعيها.

ثانياً: إن موضع حركة الاجتهاد الشيعي هي ضمن دائرة اللغة المشتركة المتمثلة بالقرآن والسنة والعقل، ولم يقبل أن تكون أحد مصادره الأحلام والرؤى، أو أن تكون أحد مصادره أن الشخص الفلاني التقى بالإمام صاحب الزمان وأرشده إلى الحكم الكذائي، من دون أن يتعارض هذا مع لطفه ورعايته لنا في عصر الغيبة، فهذا موضوع آخر غير ما نتحدث فيه من حجية قول الشخص.

وهكذا لم يقبل الاجتهاد الشيعي أن تكون أحد المصادر هو أن الزاهد الفلاني حصل على الحكم الشرعي من خلال مكاشفة خاصة به، كل هذه وغيرها من المصادر غير المنهجية، لم يرتضها الاجتهاد الشيعي ووضع حولها خطاً أحمر لا يجوز تجاوزه.

وفي الحقيقة، فإن هذا الأمر عقلائي، ومنهجي في نفس الوقت، وكل من رجع إلى وجدانه يجد أن قول الآخر إنها يكون حجة عليه إذا كان ضمن المنهج المفهوم للجميع، والذي يمكن أن يُستدل عليه بطريقة علمية، وهذا هو معنى اللغة المشتركة في الحجية، وأما لو كانت اللغة خاصة بصاحبها،

فلو فرضنا أنه صادق في حد نفسه، فإنه لا يكون حجة علينا، لفقدانه وسيلة الإثبات المنهجية.

علماً أن الحديث هنا ليس في صدد تكذيب من ادعى اللقاء بالمعصوم علماً في غيبته ولا إثبات ذلك، وإنها حديثنا في حجية قول من ادّعى اللقاء وأخذ الأحكام الشرعية أو التعليمات منه، وفرق بين الأمرين.

فلسنا بصدد نفي أو اثبات الرؤية واللقاء بالإمام الله المؤي بل كل كلامنا يتمحور في إشكالية توظيف هذا اللقاء في نقل جملة من الأفكار والرؤى إلى الناس وأنه طريقة غير علمية وغير منهجية، فلا يمكن بأي حال من الأحوال أن يتم القبول من شخص لا يتحرك في سياق اللغة المتداولة العامة في استدلالاته، ولا يمتلك دليلاً على عصمته، ولم يأت بمعجز يعزز ما يقوله، ولم يقدم دليلاً قطعياً على حجيته...، ونجده ينتهي إلى مقولة: أنني رأيت هكذا بشكل خاص، فمثل هذا الشخص لا يمكن أبداً قبول مدعياته، ولو قبلنا بها لوقعنا في ازدواحية كبيرة، كيف! ونحن نطالب النبي الأعظم على في إثبات صدق مقولاته إلى دليل كالعصمة أو المعجزة، في حين أننا نكتفي بها يقول هذا الشخص لصرف كونه صادقاً، بلا بينة ولا دليل!

ولذا لابد من التفكيك بين كون الانسان طيباً وصاحب سريرة حسنة، وبين أن يأخذ موقع السفارة الخاصة والباب مع الامام ، فهاتان مساحتان لا ينبغي الخلط بينها، فالعقلاء لا يقبلون من شخص يتصف بالصدق والطيب أن يأخذ موقع الطبيب ليصف لهم الدواء في علاج أمراضهم،

وهكذا الحال مع باقي التخصصات، فالقفز في المواقع بلا أي قانون أو ضوابط يؤدي بنا إلى فوضى عارمة.

يجب أن نفهم: أن مدعي اللقاء مع صاحب الامر الله لا يكفي في تصديقه صرف كونه صادقاً وإنساناً خيراً؛ لاحتمال توهمه أو وقوعه في الخطأ، وإن كان صادقاً، لأنه غير معصوم حسب الفرض، ولم يأت بمعجزة تدل على صدق مدعاه.

#### الحد السابع: نيابة عامة لا خاصة.

يحتل شخص المعصوم مكانة خاصة في الوجدان الشيعي لما يمثله في المستوى النظري من حلقة الوصل بين الأرض والسماء، وفي المستوى العملي من تجسيد لكل معاني السمو والكمال.

بالإضافة: إلى دخوله في هوية النسيج العقدي والاجتماعي لهذا التشكل، فإن إيهاننا بالمعصوم لا يقتصر على كونه واسطة بيننا وبين النبي الأعظم على والباري جل وعلا، وإنها صار إيهاننا به هذا مفصلاً أساسياً لانتهائنا، ومميزاً لنا عن غيرنا، وانتهاؤنا لهذا المذهب الحق لم يكن من دون إيهاننا بالمعصومين على عن غيرنا، وانتهاؤنا لهذا المذهب الحق لم يكن من دون إيهاننا بالمعصومين المناسلة عن غيرنا، وانتهاؤنا لهذا المذهب الحق لم يكن من دون إيهاننا بالمعصومين المناسلة عن غيرنا، وانتهاؤنا لهذا المذهب الحق الم يكن من دون إيهاننا بالمعصومين المناسلة عن غيرنا، وانتهاؤنا لهذا المذهب الحق الم يكن من دون إيهاننا بالمعصومين المناسلة عن غيرنا، وانتهاؤنا لهذا المناسلة عن المناسلة عن غيرنا، وانتهاؤنا لهذا المناسلة عن المناسلة

من ثم كان أدنى نوع اتصال به يمثل شرفاً عظيهاً، ونحن نقدّر -كثيراً- الرواة الذي سمعوا الحديث منهم الله ونقلوه لنا بكل أمانة، ونجلهم، ونحترمهم.

وهكذا الأمر لو كانت العلاقة معه على حاصلة في عصر الغيبة، فكان

اللقاء به (سلام الله عليه) أمنية تراود نفس كل شيعي وغاية سامية يرنو إليها كل موال.

وقد دوّن لنا التاريخ أسماء شخوص طهرت نفوسهم وارتقوا في مراتب الإيمان، فنالوا شرف اللقاء به منهم السيد ابن طاووس والسيد بحر العلوم وغيرهم.

ولكن السؤال: في عصر الغيبة، هل يمكن أن ينعكس اللقاء بالإمام على العلاقة بين الأمة ومن نال ذلك الشرف أو لا؟

هل يمكن أن نقبل إخبار من التقى الإمام بحُكم شرعي أو فكرة أو مقولة أو توجيه إزاء واقعة محددة وحدث معين؟

هل يكون مفاد ذلك الإخبار ملزماً لنا باعتباره صادراً من الإمام مباشرة؟ الجواب:

بالتحليل، فإن النقل عن الإمام مباشرة وعبر دعوى لقائه لا يمثل طريقاً منهجياً (مع كل ما يحمله لقاء الإمام من مداليل عميقة في حد نفسه) يمكن أن يعتمد في الحصول على حكم أو موقف شرعي؛ لأن ثمة عنصرين يمنعان من ذلك، هما:

#### العنصر الأول: أنه لغة خاصة لا عامة.

إن الحكم الشرعي يمثل وجهة نظر الشارع تجاه مختلف الأحداث، الاجتماعية منها والسياسية والثقافية وغيرها، فهو يجدد موقف المكلف

وطريقة تعاطيه مع مختلف الأحداث مهم كانت خطورتها أو صغرها، وهو في الوقت ذاته لا يقتصر على زمان دون زمان، بل يتجاوز الزمان ليحدد الموقف منها مهم ابتعدت عن عصر النص والحضور.

فالحكم الشرعي يؤثر بصورة مباشرة على مقدرات الناس من الأنفس والأموال والأعراض بل ربها الأمم، لذا فهو لا يمكن أن يقوم على آلية ذاتية وذات طابع فردي (ولغة خاصة) كاللقاء بشخص الإمام في غيبته ونقل الحكم عنه في، إذ مثل هذا اللقاء -لو كان- فهو يفتقد منطقيته؛ باعتباره حالة استثنائية غير متاحة للعموم كي يصلح لغة مشتركة بينهم تصلح للتفاهم والاحتجاج والإقناع، وبالتالي فلا طريق لها لأن تكون ملزمة لغير من حظي بها، ومن ثم فهي تبقى في دائرة الدعاوى غير المستدلة والتي تختص من حظي بها، ومن ثم فهي تبقى في دائرة الدعاوى غير المستدلة والتي تختص قيمتها القانونية -لو صدقت- بصاحبها.

لا بد للحكم الشرعي (ولكل معرفة يراد توصيلها للآخرين) من قنوات منهجية واضحة وعامة تكون هي المعيار في قبوله أو رفضه، وهذا أمر تقضي به طبيعة الأمور ذات التداول العام بين أبناء البشر، فالبيع والشراء مثلاً في التعاملات السوقية اليومية يتم من خلال وحدات قياسية ثابتة متفق عليها مسبقاً، لتكون هي المرجع في تحديد قيم الأشياء، مع الفارق الكبير بين التداعيات المترتبة على كل من الأمرين.

العنصر الثاني: الأدلة الدالة على انقطاع النيابة الخاصة زمن الغيبة الصغرى.

إن هناك الكثير من النصوص الدينية التي تؤكد انقطاع الصلة بالإمام في عصر الغيبة، وانحصار طريق أخذ الأحكام الشرعية في رواة أحاديث الأئمة المناه منها ما دل على أن من ادعى الرؤية كاذب، وما دل على بدء الغيبة الكبرى للإمام وحصر أخذ الأحكام الشرعية في الرواة (فإنهم حجتي عليكم). بل بات هذا الأمر من الثوابت المذهبية المحسومة التي لا تقبل الاجتهاد والرأي الآخر والتعدد.

من خلال ما تقدم يمكن أن نخلص إلى أن المجتهد لا يملك النيابة الخاصة، بل إن أقصى ما يمثله هي النيابة العامة في حدود المنهجية الموضوعة لذلك.

وحتى تتضح الصورة أكثر، نذكر الاستطراد التالي:

استطراد: أدلة انقطاع النيابة الخاصة(١):

هنالك أدلة عديدة على انقطاع السفارة، منها:

أولاً: إن انقطاع النيابة والسفارة من أوليات وبديهيات وضروريات مذهب أهل البيت ولا تجد عالماً يُشكّك في ذلك، وكل من قال بغير ذلك -لو وُجد- فهو خارج عن هذه الضرورة ولا يُعبأ به.

<sup>(</sup>١) مستفاد من مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي على بتصرف وإضافة.

(قال الشيخ سعد بن عبد الله الأشعري القمّي – وقد كان معاصراً للإمام العسكري هذه وكان شيخ الطائفة وفقيهها – في كتابه المقالات والفِرق بعد أن بين لزوم الاعتقاد بغيبة الإمام عجّل الله فرجه، وانقطاع الارتباط به: فهذه سبيل الإمامة، وهذا المنهج الواضح، والغرض الواجب اللازم الذي لم يزل عليه الإجماع من الشيعة الإماميّة المهتدية رحمة الله عليها، وعلى ذلك إجماعنا إلى يوم مضى الحسن بن عليّ رضوان الله عليه.)(١)

ثانياً: إجماع الفقهاء على انقطاع النيابة وإجماعهم على كفر وضلال مدّعي السفارة والنيابة.

قال ابن قولويه عند الأن عندنا أن كل من ادعى الأمر بعد السمري عندنا أن كل من ادعى الأمر بعد السمري الشهو كافر منمس ضال مضل...».(٢)

ثالثاً: التواتر: ومعناه: إن للإمام المهدي غيبتين: غيبة صغرى وغيبة كبرى، وإن من الفارق بينها: هو أن الغيبة الصغرى يكون الخفاء فيها ليس تاماً لوجود تمثيل رسمي للإمام من خلال السفراء والنواب الخاصين، وأن الغيبة الكبرى يكون الخفاء فيها تاماً، أي يكون الانقطاع تاماً، كما أن انتهاء الغيبة الصغرى يكون بانقطاع السفارة والنيابة الخاصة، في حين أن انتهاء الغيبة الكبرى يكون بظهور الإمام وبيعته وإقامة دولته وبروز جهاز إدارته.

<sup>(</sup>١) المقالات والفرق للأشعري حسب نقل الشيخ محمد السند في كتابه: فقه علائم الظهور ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للشيخ الطوسي: ص١٢، ح٣٨٥.

حدود الاجتهاد الشيعي

وهذا أمر متفق عليه لدى الجميع، فلو جاء شخص وادعى أنه التقى بالإمام وأنه سفيره إلى الناس، لأمكن أن يأتي شخص ثانٍ وثال وعاشر، وبالتالي لا يكون فرق بين الغيبتين.

رابعاً: ومما يؤيد التسليم بانقطاع السفارة الخاصة، هو أن «علماء سنة الخلافة وجماعة السلطان قد اشتهر بينهم عن الإماميّة ذلك، وأخذوا يصيغون الإشكالات بانعدام الإمام على مع انقطاعه عن شيعته في أكثر كتبهم الكلاميّة والمؤلّفة في الملل والمذاهب.».(١)

فمثل هذه الإشكالات التي طرحوها لا وجه لها لو يكن انقطاع السفارة الخاصة مسلّماً لدى الشيعة، ومشتهراً لدى الجميع، لذا استغلوا هذه الحقيقة لصياغة بعض الإشكالات، والتي أجاب عنها علماؤنا بالتفصيل. (٢)

خامساً: التوقيع المبارك المروي بتوسط النائب الرابع علي بن محمد السمري ، إذ روى الشيخ الصدوق قال: حدثنا أبو محمد الحسن بن أحمد المكتب قال: كنت بمدينة السلام في السنة التي توفي فيها الشيخ علي بن محمد السمري (قدس الله روحه) فحضرته قبل وفاته بأيام فأخرج إلى الناس توقيعا نسخته: «بسم الله الرحمن الرحيم، يا علي بن محمد السمري، أعظم الله أجر إخوانك فيك، فإنك ميت ما بينك وبين ستة أيام فاجمع أمرك ولا توص إلى أحد يقوم مقامك بعد وفاتك، فقد وقعت الغيبة الثانية، فلا

<sup>(</sup>١) فقه علائم الظهور للشيخ محمد السند ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) لمزيد اطلاع يمكن مراجعة كتاب: شذرات مهدوية للشيخ حسين الأسدي - الشذرة التاسعة: الغبة المهدوية.

ظهور إلا بعد إذن الله وذلك بعد طول الأمد وقسوة القلوب، وامتلاء الأرض جوراً، وسيأتي شيعتي من يدعي المشاهدة، ألا فمن ادعى المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كاذب مفتر، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم».

قال: فنسخنا هذا التوقيع وخرجنا من عنده، فلم كان اليوم السادس عدنا إليه وهو يجود بنفسه، فقيل له: من وصيك من بعدك؟ فقال: لله أمر هو بالغه. ومضى رضي الله عنه، فهذا آخر كلام سمع منه. (١)

إن المشاهدة المنفية في نص الإمام لا تخلو عن أحد معنيين:

الأول: نفي مطلق المشاهدة.

الثاني: نفى بعض المشاهدة.

أمّا الأول، فباطل بالوجدان، لحدوث المشاهدة من عدة من أساطين الفقهاء والعلماء وتشرفهم بلقائه الله عنه الله عنه الأدعية المسطرة في كتب الشيعة مع عدم دعواهم للسفارة.

فلابد من أن ينحصر المعنى بالثاني (أي نفي بعض مصاديق المشاهدة)، وهذا البعض المنفي لابد أن يكون المراد منه المشاهدة مع ادعاء الوساطة والارتباط المباشر بالإمام ، بقرينة أن التوقيع صدر قرب وفاة السمري، حيث ورد في أوله تعزية الإمام المؤمنين بموت السمري ما بينه وبين ستة (١) كال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق ص ٢١٥ ب ٤٥ ح ٤٤ ورواه الشيخ الطوسي في الغيبة ص ٣٩٥ ح ٣٦٥.

حدود الاجتهاد الشيعي ١٤٧

أيام، ثم أمْرُه السمري بعدم الوصاية إلى أحد يقوم مقامه بعد وفاته، إذ قد وقعت الغيبة التامة، وأنه لا ظهور حتى يأذن الله تعالى ذكره، وهذه كلها قرائن على أن سياق الكلام دال على تكذيب المشاهدة مع دعوى النيابة والسفارة بعد السمري . فتكون المشاهدة بمعنى السفارة من المحكمات.

# على أنه ينبغي أن نلاحظ التالي:

إن التوقيع الشريف، إن كان ينفي خصوص السفارة فبها، وإن كان ينفي مطلق المشاهدة، بما يشمل السفارة والرؤية من دون ادعائها، فهو أيضاً بالتالي ينفي السفارة الخاصة. إذ السفارة أخص من مطلق الرؤية، والخاص ينتفي بانتفاء المطلق والعام.

#### النقطة السادسة:

#### ضرورة الرجوع إلى الفقهاء في زمن الغيبة الكبرى

بعد أن عرفنا الخطوط العامة للاجتهاد وموضعه في منظومة التشريع، وحدوده التي لا يجوز تجاوزها أو التغافل عنها، فمن المناسب أن تعرض إلى ضرورة الرجوع إلى الفقهاء زمن الغيبة الكبرى، مما يُسمى بالتقليد، وبيان هذه الضرورة يكون ضمن خطوات خمسة:

الخطوة الأولى: التعريف بالتقليد عموماً

الخطوة الثانية: أين يقع التقليد؟

الخطوة الثالثة: أدلة لزوم التقليد.

الخطوة الرابعة: جذور المرجعية (بمعنى الرجوع إلى العلماء في أمور الدين) في الإسلام.

الخطوة الخامسة: بعض الإشكالات على التقليد والجواب عنها

الخطوة الأولى: التعريف بالتقليد عموماً(١).

التقليد بمعناه العامِّ الشَّامل لباب الأحكام الشَّرعيَّة وغيرها هو: «متابعة

<sup>(</sup>١) انظر كتاب: مرجعية الفقهاء في زمن الغيبة- للشيخ جاسم الوائلي ص ١٩ وما بعدها.

شخصٍ لغيره في فعلٍ أو قولٍ من دون أنْ يعرف مستنده في اختياره لذلك الفعل أو القول».

ومن أمثلته: متابعة المريض لقول الطبيب فيها يأمره بفعله، كشرب دواء معيَّنٍ، أو فيها يأمره بتركه، كترك أكلة معيَّنةٍ، فيتابعه في كلِّ ما يقول له بخصوص مرضه، مع أنَّه لا يعرف ما هو مستند الطبيب فيها قاله.

ومن أمثلته الواضحة: متابعة العامِّيِّ للفقيه في كُلِّ ما يفتي به، فلو قال الفقيه بوجوب شيءٍ فالعاميُّ يقول بوجوبه أيضاً متابعةً منه لذلك الفقيه فيها قاله، ومن دون أنْ يعرف ما هو دليل الفقيه على ذلك الوجوب.

## أقسام التقليد:

وينقسم التقليد إلى قسمين:

١ - التقليد غير المبرَّر.

وهذا كما يصنعه السفهاء ممَّن أشار إليهم أمير المؤمنين فيما رُوي عنه في النهج: «وَهَمَجُ رَعَاعُ، أَتْبَاعُ كُلِّ نَاعِقٍ، يَمِيلُونَ مَعَ كُلِّ رِيحٍ، لَمْ يَسْتَضِيتُوا بِنُورِ الْعِلْمِ، وَلَمْ يَلْجَئُوا إِلَىٰ رُكْنٍ وَثِيقٍ»(١)، وما أكثر هؤلاء في كلِّ زمان.

وما من عاقل إلَّا ويستهجن هذا القسم من التقليد، بل إنَّ قبحه من الواضحات التي لا تحتاج إلىٰ دليل، ولك أنْ تُسمِّيه بـ (التقليد الأعمىٰ).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة (قصار الحِكَم/ الحكمة ١٤٧).

٢ - التقليد المرسّر.

وهو رجوع غير المُختصِّ إلى المُختصِّ، ويُعبَّر عنه برجوع الجاهل إلىٰ العالم، أي رجوع الجاهل في شيءٍ إلىٰ العالم، أي رجوع الجاهل في شيءٍ إلىٰ العالم، بذلك الشيء.

وأمثلة هذا القسم لا تُعَدُّ ولا تُحصى، وهو ممَّا حكم العقل بحسنه، وأمر الشرع به، وجرت عليه سيرة العقلاء، ولك أنْ تُسمِّيه بـ (التقليد الواعي)...

وتقليد العوامِّ للفقهاء في مجال الأحكام الفرعيَّة هو من قبيل التقليد المبرَّر والواعي...

وينقسم التقليد الواعي إلى قسمين:

١ – التقليد في الأُمور العمليَّة، وهو: «متابعة غير الخبير في فعلٍ من الأفعال لمن هو خبيرٌ في ذلك الفعل ثقةً بخبرته».

والمبرِّر لهذا التقليد: فقدانُ الخبرة لدى التابع، ووجودُها لدى المتبوع.

ومن هذا القبيل تقليد أصحاب المِهَن والحِرَف والفنون، فإنَّ العامل يتبع فعل الأُستاذ في تلك الحِرفة ليُتقِن الصَّنعة، ويستفيد من خبرته فيها، كما في مِهنة الخياطة، والنِّجارة، والجِدادة، والبناء، وإصلاح المكائن والمركبات، وكذا في مجال السينها، والمسرح، والفنون التشكيليَّة من الخطِّ، والرسم، والنحت، والتطريز، وغيرها، وكذا في مختلف فنون الأدب، إلى غير ذلك ممَّا لم نذكره.

ولو أنَّ شخصاً تعاطى مهنة الخياطة مثلاً قبل أنْ يُتقِنها فإنَّ العقلاء

يلقون باللُّوم عليه، ويحكمون بأنَّه ضامن لما يتلفه بسبب جهله.

ولذا ترى كثيراً من العقلاء يشترطون على الأُستاذ أنْ يباشر العمل بنفسه فيها لو كانوا يشكُّون في قُدُرات عامله.

وقد جرت سيرة العقلاء - بمختلف أديانهم ومعتقداتهم - على الرجوع إلى ذوي الاختصاص في جميع تلك المجالات، ومن رجع فيها إلى غير المختصِّين كان مَلوماً عند العقلاء، حتَّىٰ لو جاءت النتيجة في صالحه وكها يريد.

٢ – التقليد في الأُمور العلميَّة، وهو: «متابعة الجاهل بشيء لقول العالم به من دون معرفة مستنده ثقةً بعلمه».

والمبرِّرُ هنا هو: فقدان العلم لدى التابع، ووجدانه لدى المتبوع.

ومن هذا القبيل متابعة العقلاء لأصحاب العلوم فيها توصَّلوا إليه من نتائج والأخذ بقولهم فيها من دون مطالبتهم بالدليل على ما يقولون، باعتبار أنَّهم ذوو اختصاصٍ في تلك العلوم، وأمثلته كثيرةٌ جدًّا يتعسَّر، بل يتعذَّر حصر ها...

وتقليد العوامِّ للفقهاء يندرج في هذا القسم من التقليد الواعي، أعني التقليد في الأُمور العلميَّة، حيث يأخذون الأحكام الفقهيَّة من الفقهاء بها أنَّهم أصحاب الاختصاص في علم الفقه، فإنَّ العلوم الدِّينيَّة منها ما يتناول المسائل الأخلاقيَّة، ومنها ما يتناول المسائل الأخلاقيَّة، ومنها ما يتناول المسائل

الفقهيَّة، والعوامُّ إنَّما يتابعون الفقهاء في خصوص المسائل الفقهيَّة.

## الخطوة الثانية: أين يقع التقليد؟

تقدم في التمهيد المعرفي في بداية هذه الدروس أن من الفروق بين الأصول والفروع هو جواز التقليد في الثانية دون الأولى، وهذا يعني أن التقليد الذي نتحدث عنه إنها هو التقليد في الفروع والمسائل الفقهية، «والواجب على كلّ مسلم أنْ يمتثل جميع الأحكام التي يُبتلي بها في حياته، ومن البديمي أنَّ امتثالها يتوقَّفُ على العلم بها أوَّلاً، وحيث لا يمكن من الناحية العمليَّة أنْ يُعطِّل جميع المكلَّفين حياتهم ويتفرَّغوا للاشتغال باستنباطها، فتعيَّن أنْ تتفرَّغ جماعة ملذه المَهمَّة، وعلى الباقين الأخذ منها، كها أشار إلى ذلك قوله تعالى: ﴿وَما كانَ المُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةٌ لِيتَفَقَّهُوا فِي اللَّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْذَرُونَ ﴾. (١١)». (١٢)

مع الالتفات إلى (أنَّ الأحكام التي يجب تعلَّمها من أجل امتثالها علىٰ قسمين:

١ - ما لا يتوقّف العلم بها على الاجتهاد، ويمكن أنْ نصطلح عليها اسم
 (الأحكام الواضحة).

٢ - ما يتوقَّف العلم بها على الاجتهاد، ويمكن أنْ نصطلح عليها اسم
 (الأحكام الاجتهاديَّة).

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) مرجعية الفقهاء في زمن الغيبة- للشيخ جاسم الوائلي ٢٧.

أمَّا الأحكام الواضحة فتنحصر في دائرةٍ ضيِّقة، وتُشكِّل نسبةً ضئيلةً جدًّا من بين مجموع الأحكام، كوجوب الصلوات اليوميَّة مثلاً، ووجوب صوم شهر رمضان، والزكاة، والخُمُس، والحجِّ، والجهاد، وغيرها من الأفعال التي وجوبها من واضحات الدِّين، أو المذهب.

وكحرمة قتل النفس المحترمة، والزِّنا، واللواط، والسَّرقة، وشرب الخمر، وغيرها من المحرَّمات التي يتساوى في العلم بحرمتها الفقهاءُ والعوامُّ.

وكاستحباب إعانة الفقراء والمساكين، وبناء مأوى للأيتام أو المسنين، وإماطة الأذى عن طريق المستطرقين، أو بناء مدرسة، أو مشفى، أو تعبيد طريق، أو غير ذلك ممّاً لا يختلف مؤمنان في استحبابه في شرع الإسلام، أو المذهب.

وهذا القسم من الأحكام لا حاجة فيه إلى تقليد الفقهاء بعد كونه من الواضحات المستغنية عن عمليَّة الاستنباط.

وأمَّا الأحكام الاجتهاديَّة فهي الغالبيَّة العظمىٰ من الأحكام الشرعيَّة، بحيث لو قيل: إنَّما تُشكِّل نسبة تسعة وتسعين بالمائة من مجموع الأحكام لكانت قليلةً، لأنَّما أكثر من ذلك قطعاً.(١)

وأما أصول الدين فالأصل فيها هو عدم تقليد الغير، لأن المطلوب فيها

<sup>(</sup>١) مرجعية الفقهاء في زمن الغيبة- للشيخ جاسم الوائلي ص٢٨.

هو تحصيل الاعتقاد والدليل القطعي على حقانية المعتقد، نعم، يمكن أخذ الدليل من الآخر والنظر فيه والاقتناع القطعي به، كما يحصل عندما نتعلم مسائل العقائد الدينية على يدي الأساتذة.

### الخطوة الثالثة: أدلة لزوم التقليد.

ذكرت العديد من الأدلة والتنبيهات على ضرورة الرجوع إلى الفقهاء في معرفة الحكم الشرعي، ومنها التالي:

## الدليل الأول: انحصار طريق تحصيل الحكم الشرعي بالتقليد.

لا شك أننا مخاطبون بتكاليف شرعية، ومن اللازم علينا أداؤها، ومن الواضح أنه لا يمكن امتثال التكليف الشرعي إلا بعد معرفته ومعرفة حدوده، فكيف لنا أن نعرف الحكم الشرعي؟

لو كنا في زمن الظهور، وكنا بالقرب من المعصوم بحيث يمكن أن نصل إليه مباشرة، لأمكن الرجوع مباشرة إلى المعصوم لمعرفته.

ولكن ماذا لو كان المعصوم غائباً؟

إنه ينحصر الأمر بأحد طرق ثلاثة:

## الأول: الاجتهاد.

أن يصبح كل واحد منها مجتهداً، يستنبط الحكم الشرعي من مصادره، وهذا الطريق وإن كان ممكناً عقلاً، ولكنه في الواقع ممتنع وقوعاً، إذ فضلاً عن صعوبته بها يصل إلى حد الامتناع على كثير من الناس، فإنه يؤدي إلى

تعطيل الحياة، إذ إن الوصول إلى مرحلة الاستنباط يحتاج إلى سنين طويلة من الدراسة والبحث والتنقيب وإتقان العديد من العلوم.

ولو أمكن ذلك فرضاً، فنسأل: في فترة الدراسة، وقبل الوصول إلى مرحلة الاجتهاد، كيف سنمتثل الأحكام الشرعية، وكيف سنعرفها؟ بعد الفراغ عن حرمة ترك امتثالها على البالغين كها هو واضح.

فهذا الطريق مستحيل، أو إنه تلزم منه محذورات لا يمكن تجاوزها.

## الثاني: الاحتياط.

بأن يعمل كل واحد من المكلفين على أن يمتثل ما يتيقن معه بفراغ الذمة.

«والقطع بفراغ الذمَّة تارةً يتوقَّف على الإتيان بالعمل، وتارةً أُخرى يتوقَّف علىٰ تركه، وثالثةً يتوقَّف علىٰ تكراره.

مثال الأوَّل: ما لو أفتىٰ فقيةٌ بوجوب الإقامة للصلاة، وأفتىٰ فقيةٌ آخر بعدم وجوبها، ولا يتحقَّق الاحتياط بلحاظ الإقامة إلَّا بالإتيان بها.

ومثال الثاني: ما لو أفتى فقيه بحرمة التدخين، وأفتى آخر بجوازه، والاحتياط في ذلك يحقَّق بترك التدخين.

ومثال الثالث: ما لو أفتى فقيه بأنَّ الصلاة في المكان الفلاني يجب الإتيان بها قصراً، وأفتى آخر بوجوب الإتيان بها تماماً، والاحتياط فيها يتحقَّق بالإتيان بها مرَّتين، مرَّة تماماً، وأُخرى قصراً».(١)

<sup>(</sup>١) مرجعية الفقهاء في زمن الغيبة ص٣١.

وهذا الأمر وإن كان ممكنا، ولكنه يلزم منه عدة محاذير: أهمها: الوقوع في الحرج وربها الوقوع في ما لا يمكن امتثاله، كها لو دار الأمر بين الوجوب والحرمة، بأن وجدنا فقيها يقول بوجوب شيء، وآخر بحرمته، فإن الاحتياط في مثل هذه الحالة مستحيل، وأي طرف يختاره المكلف، يكون قد عصى الطرف الآخر، «كها لو أفتى فقيه بوجوب صلاة الجمعة تعييناً في زمن الغيبة، بمعنى عدم مشروعية صلاة الظهر في يوم الجمعة، وأفتى فقيه آخر بعكسه، أي بوجوب صلاة الجمعة، وأفتى فقيه آخر بعكسه، لو أراد الاحتياط بين هذين القولين لم يمكنه ذلك، لأنّه لو أتى بصلاة الجمعة فيانً العامي فيحتمل أنّه ارتكب محرّماً، لاحتهال أنّ الذي أفتى بحرمتها قد أصاب في فتواه، ولو تركها وأتى بصلاة الظهر فيحتمل أنّه ترك واجباً، لاحتهال أنّ الذي أفتى بوجوب صلاة الجمعة هو المصيب.»(۱)

على أن الاحتياط في جميع المسائل يلزم منه الحرج وربها الضرر في بعض الأحيان كها تبين.

الثالث: التقليد.

بأن يتفرغ قسم من المؤمنين لطلب العلم حتى الوصول إلى درجة الاجتهاد واستنباط الأحكام الشرعية، ويرجع إليهم بقية المكلفين، مع بقاء كل صنف منهم على اختصاصه الحياتي، وبذا تستمر الحياة من جهة، ويكون معرفة وبالتالي العمل بالحكم الشرعي متاحاً للجميع بأيسر الطرق.

<sup>(</sup>١) مرجعية الفقهاء في زمن الغيبة ص ٣١.

وهذا هو الطريق المتعين لعامة المكلفين.

## الدليل الثاني: السيرة العقلائية على رجوع الجاهل إلى العالم.

سيرة العقلاء تعني: عادة العقلاء التي يجرون عليها، وهذه السيرة يمكن أن تكون مستنداً للحكم الشرعي فيما لو لم يجد الفقيه آية أو رواية تدل عليه، لكن دليليتها مشروطة بشروط، خلاصتها(١):

١ - أنْ تكون السيرة جارية في زمان المعصوم، وإلا، فلو حدثت بعده،
 فلا يمكن الاستناد إليها.

٢ - أنْ يسكت المعصوم عن تلك السيرة، ولا ينهىٰ عنها، إذ إن نهيه
 كاشف عن عدم رضاه بها، فلا تكون مستنداً لحكم شرعي معين.

وسكوت المعصوم عن السيرة يُعبَّر عنه تارةً بـ (عدم الردع)، وتارةً بـ (الإمضاء)، فيقال: هذه سيرةٌ لم يُردَع عنها، أو سيرةٌ مُمُضاة، وهو يدلُّ علىٰ جوازها شرعاً.

٣ - أنْ يكون سكوته عنها دالًا على رضاه بها، أي أن لا يكون سكوته لأجل التقية، وإلَّا فلو كان سكوته في ظرف التقيَّة مثلاً فلا يكون دالًا على رضاه بها، لاحتمال أنَّه لم يكن يرتضيها، ولكن منعته التقيَّة من النهى عنها.

فإذا اجتمعت الشرائط المذكورة في سيرةٍ من سِيرِ العقلاء كانت حُجَّةً، ويمكن للفقيه أنْ يستكشف المشر وعيَّة منها.

<sup>(</sup>١) انظر: مرجعية الفقهاء في زمن الغيبة- الشيخ جاسم الوائلي ص ٦٦ و٦٢ بتصرف.

إذا اتَّضِح لك هذا فنقول: لقد جرت سيرة العقلاء بها هم عقلاء على رجوع غير المُختصِّ في أي مجالٍ من مجالات الحياة إلى المختصِّ في ذلك المجال، كما في الطبِّ، والهندسة، والصناعة، والزراعة، وغيرها.

وهذا من أوضح الواضحات التي لا يناقش فيها إلَّا جاهلٌ، أو مغرضٌ، أو معاندٌ، أو مختلُّ العقل.

وهذه السيرة قديمة بقِدَم البشريَّة، فهي سابقة على الإسلام بقرون.

ثم إن هذه السيرة قامت في رجوع الجاهل بالحكم الشرعي إلى العالم به، ولو كانت مرفوضة شرعاً في مجال أخذ الأحكام الشرعية لوجب الردع عنها، لأن ذلك من وظيفة المعصوم، لأن وظيفته هو بيان الحكم الشرعي وبيان الطرق المرضية التي تكشف عنه، ولو لم يبين مع قدرته على ذلك لكان هذا تقصيراً في أداء مهمته التبليغية، والمعصوم يُجلّ عن هذا التقصير.

وحيث لم يصدر أيُّ ردع عنها من المعصومين ابتداءً من رسول الله يَلِيَّ، وانتهاءً بالحسن العسكريِّ فتكون سيرة ممضاة، وبإمضائها يثبت أنَّ تقليد الفقهاء العدول أمر جائز بلا أدنى شكِّ، ومن شكَّ في ذلك فهو وسواسيُّ، والوسواسيُّ لا يُعتنىٰ بوسوسته وشكِّه.

والذي يشهد بهذه السيرة هي النصوص الكثيرة، والتي سيأتي بعضها إن شاء الله تعالى.

#### الدليل الثالث: سيرة المتشرعة.

تعني سيرة المتشرعة: هو السلوك الذي جرى عليه المتشرعة والمتدينون من زمن صدر الإسلام وإلى يومنا هذا، وهذه السيرة يمكن أن يعتمد عليها الفقيه في الاستدلال على حكم شرعي لم يجد فيه آية أو رواية، ببيان:

إن الحديث عن متشرعة كانوا معاصرين للمعصوم أن وكان يسهل عليهم الوصول إلى المعصوم وأخذ الحكم الشرعي منه، ومع ذلك كانوا يلتزمون بسيرة معينة، فهذا يعني أنهم كانوا قد أخذوا الجواز في تلك السيرة من المعصوم، وإلا، للزمت بعض الأمور التي نجزم بعدم تحقق أي واحد منها، من قبيل: أن كل المتشرعة والمتدينين غفلوا عن سؤال المعصوم عن حكم مسألة شرعية يرتكبونها باستمرار، أو أنهم أهملوا السؤال من المعصوم عن تلك المسألة، أو سألوا وغفلوا عن جواب المعصوم أو خالفوه.

إن هذه الاحتمالات بعيدة عن المتشرعة في زمن المعصوم، خصوصاً وأن فيهم من هم على درجة عالية من الفقاهة، والتدين، وأنهم كانوا يسألون المعصوم عن الفأرة إذا وقعت في السمن، وعن قطرة دم طفرت من الأنف وأصابت الإناء، فهم كانوا يدققون في المسائل ويسألون المعصوم عنها، فلا يمكن أن نتصور أنهم -كلهم - سلكوا سلوكاً غير مرضي عند المعصوم.

فبهذا البيان نستكشف أن سيرة المتشرعة والمتدينين الذين كانوا في زمن المعصوم، ووصلت سيرتهم لنا على سلوك معين، هذه السيرة كانت مأخوذة عن المعصوم، وإن لم يصل دليلها اللفظى لنا.

هذا.

ويمكن أن يُقال: إن هذه السيرة حيث كانت موجودة في زمن المعصوم، ولم يردع عنها، مع قدرته على ذلك، فهذا يكشف عن رضاه بها -كها هو الحال في سيرة العقلاء-

وعلى كل حال، فإننا نجد أن المتشرعة والمتدينين يرجعون إلى الفقهاء في أخذ أحكامهم الشرعية، ولم يصل ردع من المعصوم عن هذه السيرة، فهذا يكشف عن جواز ذلك، وهو المطلوب.

وستأتي بعض النصوص الدالة على هذه السيرة في الخطوة الرابعة، بل وسيتبين أن المعصوم على نفسه هو من كان يُرجع الناس إلى الفقيه ليأخذ الحكم الشرعي.

الخطوة الرابعة: جذور المرجعية (بمعنى الرجوع إلى العلماء في أمور الدين) في الإسلام(١):

عند مطالعة الروايات الشريفة نجد أنَّ الأئمَّة عليه كانوا يُرجِعون شيعتهم إلى العلماء العارفين بأحاديثهم زمن حضورهم، وهذا منهم كان من باب: ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً فَلَوْ لا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحُذَرُونَ ﴾. (٢)

مَّا يعني إمكان الرجوع إليهم إذا كانوا فقهاءً في دينهم.

<sup>(</sup>١) انظر: على ضفاف الانتظار - الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي - العنوان رقم ١٠٢ و ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) التوبة: ١٢٢.

والروايات في هذا المجال كثيرة، نذكر منها التالي:

# أُوَّلاً: ما ورد في ذلك في زمن النبيِّ الأكرم عَلَيْكَ:

روي في قصّة بيعة العقبة: قال ابن إسحاق: «فلمّا انصرف عنه القوم بعث رسول الله عَلَيْ معهم مصعب بن عمير...، وأمره أن يُقرئهم القرآن ويُعلّمهم الإسلام ويُفقّهم في الدين»(١).

وروي أنَّه بعث رسول الله عَيْلَةَ عمرو بن حزم والياً علىٰ بني الحارث ليُفقِّههم في الدين ويُعلِّمهم السُّنَّة ومعالم الإسلام(٢).

## ثانياً: ما ورد في ذلك في زمن أمير المؤمنين على:

وهو ما كتبه الإمام أمير المؤمنين ﴿ إِلَىٰ قُثَم بن عبّاس حين ما ولّاه: «وَاجْلِسْ لُمُمُ الْعَصْرَيْنِ، فَأَفْتِ الْمُسْتَفْتِيَ، وَعَلِّم الجُاهِلَ، وَذَاكِرِ الْعَالِمِ (٣).

ثالثاً: ما ورد في ذلك في زمن الأئمَّة المعصومين بعد أمير المؤمنين على:

١ - الإمام الباقر على: قال الله الأبان بن تغلب: «أُجلس في مسجد المدينة وأُفتِ الناس، فإنّي أُحِبُّ أن يُرى في شيعتى مثلك»(٤).

<sup>(</sup>١) الكامل في التاريخ لابن الأثير ٢: ٩٦.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية لابن كثير ٥: ٨٩.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٧٥ ٤/ ح ٦٧، من كتاب له ﷺ إلى قُثَم بن العبّاس، وهو عامله على مكّة.

<sup>(</sup>٤) رجال النجاشي: ١٠/ الرقم ٧.

أسألك عن ذلك قبل أن أخرج. إنّي أقعد في المسجد فيجيء الرجل فيسألني عن الشيء، فإذا عرفته بالخلاف لكم أخبرته بها يفعلون. ويجيء الرجل أعرفه بمودّتكم وحبِّكم، فأُخبره بها جاء عنكم. ويجيء الرجل لا أعرفه ولا أدري من هو، فأقول: جاء عن فلان كذا، وجاء عن فلان كذا، فأُدخل قولكم فيها بين ذلك. فقال لي: «اصنع كذا، فإنّي كذا أصنع»(۱).

وعن سليهان بن خالد، قال: سمعت أبا عبد الله عنول: «ما أجد أحداً أحيا ذكرنا وأحاديث أبي ه إلا زرارة، وأبو بصير ليث المرادي، ومحمّد بن مسلم، وبريد بن معاوية العجلي. ولولا هؤلاء ما كان أحد يستنبط هذا. هؤلاء حفّاظ الدين وأُمناء أبي على حلال الله وحرامه... "(٢).

" – الإمام الرضا عن محمّد بن عيسى، قال: حدَّث الحسن بن عليً بن يقطين بذلك أيضاً، قال: قلت لأبي الحسن الرضا على: جُعلت فداك، إنّي لا أكاد أصل إليك أسألك عن كلِّ ما أحتاج إليه من معالم ديني، أفيونس بن عبد الرحمن ثقة آخذ عنه ما أحتاج إليه من معالم ديني؟ فقال: «نعم»(").

وعن عليِّ بن المسيّب، قال: قلت للرضاهَ: «شقَّتي بعيدة، ولست أصل إليك في كلِّ وقت، فممَّن آخذ معالم ديني؟ فقال: «من زكريا بن آدم القمّي المأمون على الدين والدنيا»، قال عليُّ بن المسيّب: فلمَّا انصر فت قدمت

<sup>(</sup>١) اختيار معرفة الرجال للطوسي ٢: ٥٢٢ - ٥٢٤/ الرقم ٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) اختيار معرفة الرجال للطوسي ١: ٣٤٨/ الرقم ٢١٩.

<sup>(</sup>٣) اختيار معرفة الرجال للطوسي ٢: ٧٨٤/ الرقم ٩٣٥.

على زكريا بن آدم فسألته عمَّا احتجت إليه ١٤٠٠.

الإمام الهادي الله وهنا، بدأت فكرة الرجوع إلى الفقهاء الثقات تتبلور أكثر، وتصبح عملية أكثر، من خلال إرجاع الإمام الهادي الشيعة إلى عثمان بن سعيد الذي كان ثقةً مأموناً عنده .

عن أحمد بن إسحاق، قال: سألت أبا الحسن وقلت: من أعامل، أو عمَّن آخذ، وقول من أقبل؟ فقال له: «العمري ثقتي، فما أدّى إليك عنّي فعنّي يؤدّي، وما قال لك عنّي فعنّي يقول، فاسمع له وأطع، فإنّه الثقة المأمون»(٢).

• - الإمام العسكري قد اتَّخذ طابع الإرجاع إلى الفقهاء هنا مستوى أعمق على المستوى العملي، من خلال إرجاع الإمام الشيعة للسفيرين الأوَّلين، وقد كانا أتباعاً مخلصين وفقهاء مأمونين عند الإمام العسكري هذا الأمام العسكري

عن أحمد بن إسحاق أنَّه سأل أبا محمّد عن مثل ذلك (٣)، فقال له: «العمري وابنه ثقتان، فها أدّيا إليك عنّي فعنّي يؤدّيان، وما قالا لك فعنّي يقولان، فاسمع لهما وأطعهما، فإنَّهما الثقتان المأمونان...»(٤).

<sup>(</sup>١) اختيار معرفة الرجال للطوسي ٢: ٨٥٨/ الرقم ١١١١٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ١: ٣٢٩ و ٣٣٠/ باب في تسمية من رآه كالمرابع

<sup>(</sup>٣) أي ما ورد في الرواية السابقة.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

## المرحلة الأُولى: زمن الغيبة الصغرى: تعيين السفراء الخاصين:

عندما غاب الإمام المهدي عيبته الصغرى، صارت معرفة الأحكام الشرعية من خلال الرجوع إلى السفراء الأربعة وعلى مدار ما يقرب من سبعين سنة، حيث تمَّ تعيين السفراء بأشخاصهم من قِبَل الإمام شخصياً، وهذا ما يُميِّز السفير والنائب الخاصّ عن العامّ، فإنَّ السفير هو من يُعيِّنه الإمام نفسه بشخصه لا بصفته.

وهذا المعنى هو ما دلَّت الروايات الشريفة على عدم وقوعه بعد انتهاء الغيبة الصغرى إلى أن يخرج السفياني وتحدث الصيحة، ففي توقيع الإمام المهدي السفيره الرابع في آخر أيّام حياته ورد: «... وسيأتي شيعتي من يدَّعي المشاهدة، ألا فمن ادَّعيٰ المشاهدة قبل خروج السفياني والصيحة فهو كاذب مفتر...»(١).

وعليه، فكلُّ من ادَّعيٰ السفارة الخاصَّة عن الإمام المهدي على المعنيٰ بهذا المعنيٰ قبل أن تقع الصيحة ويخرج السفياني فنحكم بتكذيبه من دون تردد.

### المرحلة الثانية: في زمن الغيبة الكبرى: تعيين الفقهاء بصفاتهم:

وعندما انتهت الغيبة الصغرى كانت فكرة الرجوع إلى الفقهاء المأمونين قد ترسَّخت في أذهان العامَّة - رغم وجودها في الأزمنة السابقة، حيث كان المعصومون حاضرين ظاهرين - بحيث صارت أمراً طبيعياً من خلال الروايات التي عيَّنت الفقهاء الذين يمكن الرجوع إليهم تعييناً من خلال

<sup>(</sup>١) كمال الدين للصدوق: ١٦٥/ باب ٥٤/ ح ٤٤.

الصفة لا الشخص.

وهذا ما ورد على لسان الإمام المهدي في توقيعه الشريف: «وأمَّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا، فإنَّهم حجَّتي عليكم وأنا حجَّة الله عليهم»(١٠).

بل نجد أنَّ هذا التعيين الصفتي قد بدأ من زمن الإمام العسكري على حيث قال: «فأمَّا من كان من الفقهاء صائناً لنفسه، حافظاً لدينه، مخالفاً على هواه، مطيعاً لأمر مولاه، فللعوامِّ أن يُقلِّدوه....»(٢).

الخطوة الخامسة: بعض الإشكالات على التقليد والجواب عنها(1).

أشكل البعض (٥) - ممن لا يد له في التخصص العلمي -، على العلم

<sup>(</sup>١) كمال الدين للصدوق: ٤٨٤/ باب ٥٥/ ح٤.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج للطبرسي ٢: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) الاحتجاج للطبرسي ٢: ٢٦٠.

<sup>(</sup>٤) مستفاد من: مرجعية الفقهاء في زمن الغيبة للشيخ جاسم الوائلي - الفصل الثالث - بتصرف.

<sup>(</sup>٥) وذلك من خلال نشر بعض المنشورات التي أرادوا من خلالها إبطال التقليد، وقد استعانوا

التخصصي ببعض الإِشكالات التي توهموا أنها تؤدي إلى إبطال القول بالتقليد، نعرض بعضاً منها، مما سينفع -إن شاء الله تعالى- في أخذ الطريقة العامة لكيفية الرد على أمثالها، ونذكر من ذلك التالى:

أولاً: ما رواه أبو بصير، قال: قلت لأبي عبد الله عنه تَرِدُ علينا أشياء ليس نعرفها في كتاب الله ولا سُنَّته، فننظرُ فيها؟ قال: «لا، أَمَا إِنَّك إِنْ أَصبتَ لَم تُؤجَر، وإِنْ أخطأتَ كذبتَ علىٰ الله »(١).

ثانياً: ما رواه مسعدة بن صدقة، قال: وقال أبو جعفر هذا: «من أفتى الناس برأيه فقد دان الله بها لا يعلم فقد ضادً الله حيث أحلَّ وحرَّم فيها لا يعلم (٢).

ثالثاً: ما روي عن أبي شيبة الخراساني، قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: «إنَّ أصحاب المقائيس طلبوا العلم بالمقائيس، فلم تزدهم المقائيس من الحقِّ إلَّا بُعداً، وإنَّ دين الله لا يُصاب بالمقائيس»(٣).

## والجواب عن هذه الثلاثة:

إن من الواضح أن هذه الروايات تنفي حجية القول بالرأي -الذي تقدم معناه-، وهو ما يحصل لدى غير مذهبنا، من أنهم عندما لا يجدون

بمواقع التواصل الاجتماعي لنشرها إلى أقصى حد ممكن، وهي مليئة بالمغالطات والتحريف وغيرها مما سنطلع عليه في ثنايا البحث.

<sup>(</sup>۱) وسائل الشيعة ( + 2 ) / 0 ص ( + 2 ) / 0 أبواب صفات القاضي الباب ( + 2 ) / 0

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة (ج ٢٧/ ص ٤١/ أبواب صفات القاضي/ الباب ٦/ ح ١٢).

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة (ج ٢٧/ ص ٤٣/ أبواب صفات القاضي/ الباب ٦/ ح ١٨).

دليلاً من النصوص الشرعية، يلجؤون إلى إعمال الرأي الخاص والقياس والاستحسان، وقد تقدم منا عدم صحة هذه الطريقة (الاجتهاد بالرأي وفي قبال النص).

رابعاً: ما نسبه منكرو التقليد في منشورهم إلى إمامنا الصادق هم حيث جاء ما نصُّه: قال الصادق على وهو يعني الإمام المهدي با قاله -: «أعداء الدِّين مقلِّدة الفقهاء أهل الاجتهاد ولم يرونه يحكم بخلاف ما ذهب إليه أئمَّتُهم...»، ثمَّ يواصل الكلام بعد ذلك إلى أنْ يقول: «إذا خرج فليس له عدوٌ مبين إلَّا الفقهاء خاصَّة، وهو والسيف أخوان».

هكذا نقلوا في منشوراتهم التي وزَّعوها علىٰ الناس علىٰ ما فيه من تلاعب من جهة، وأخطاء من جهة أُخرىٰ.

وقد ذكروا لهذا الحديث المزعوم مصدرين: كتاب (إلزام الناصب)، وكتاب (ينابيع المودَّة)، كها ذكروا في بعض مواقعهم المشبوهة على الإنترنت مصادر أُخرى من بينها كتاب (بشارة الإسلام).

وهذا الكلام المنسوب إلى إمامنا الصادق على مقطعين:

أوَّ لها: «أعداء الدِّين مقلِّدة الفقهاء أهل الاجتهاد ولم يرونه يحكم بخلاف ما ذهب إليه أئمَّتُهم».

ثانيهما: «إذا خرج فليس له عدوٌ مبين إلَّا الفقهاء خاصَّة، وهو والسيف أخوان».

والجواب عليه من ثلاثة وجوه:

١ - أنَّ الحديث بمقطعيه مكذوبٌ على الإمام الصادق النَّ كلا المقطعين لابن عربي الصوفي المعروف، ذكرهما في كتاب (الفتوحات).

أمَّا الأوَّل فقد ذكره ضمن كلامٍ له طويل جاء في أوَّله: «اعلم - أيَّدنا الله - أنَّ لله خليفة يخرج وقد امتلأت الأرض جوراً وظلماً».

ثمّ ذكر المقطع الأوَّل قائلاً: «أَعداؤُهُ مقلِّدَةُ العُلماءِ أَهلِ الاجتهاد، لما يرونه من الحكم بخلاف ما ذهبت إليه أئمَّتُهم».

ثمّ قال: «فيدخلون كرهاً تحت حكمه خوفاً من سيفه وسطوته ورغبةً فيها لديه، يفرح به عامَّةُ المسلمين أكثرُ من خواصِّهم، يبايعه العارفون بالله من أهل الحقائق عن شهودٍ وكشفٍ بتعريفٍ إلهي...» إلىٰ آخر كلامه(١)».

وأمَّا المقطع الثاني فقد ذكره أيضاً ضمن كلام طويل انتقد فيه فقهاء المذاهب الأُخرى، ومدح الصوفيَّة والعرفاء ممَّن كانوا على مسلكه، وقال: «وإذا خرج هذا الإمام المهدي فليس له عدقٌ مبينٌ إلَّا الفقهاء خاصَّةً...».

إلى أنْ قال: «ولولا أنَّ السيف بيد المهدي لأفتىٰ الفقهاء بقتله، ولكن الله يُظهِره بالسيف والكرم، فيطمعون ويخافون، فيقبلون حكمه من غير إيانٍ،

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكّيَّة (ج ٦/ ص ٤٠) الباب ٣٦٦/ طبعة ١/ ١٤٢٤هـ/ دار صادر).

بل يضمرون خلافه كما يفعل الحنفيُّون والشَّافعيُّون فيما اختلفوا فيه...».

إلىٰ أَنْ قال في وصفهم: «فمثل هؤلاء لولا قهر الإمام المهدي بالسيف ما سمعوا له، ولا أطاعوه بظواهرهم، كما أنَّهم لا يطيعونه بقلوبهم، بل يعتقدون فيه أنَّه إذا حكم فيهم بغير مذهبهم أنَّه على ضلالةٍ في ذلك الحكم، لأنَّهم يعتقدون أنَّ زمان أهل الاجتهاد قد انقطع، وما بقي مجتهدٌ في العالم، وأنَّ الله لا يُوجِد بعد أئمَّتهم أحداً له درجة الاجتهاد...» إلىٰ آخر كلامه(١).

والحاصل: أنَّ الكلام بمقطعيه لابن عربي، وليس لإمامنا الصادق ....

٢ – قد اتَّضح لك من كلامه الأخير الذي لم ينقله منكرو التقليد للتدليس على المؤمنين أنَّ المقصود بالمقلِّدين لأهل الاجتهاد هم عوامُّ أهل السُّنَة المقلِّدين لأحد الأربعة: (مالك، وأبي حنيفة، والشَّافعي، وابن حنبل) الشُنَة المقلِّدين هم أهل الاجتهاد الذين يعتقد مقلِّدوهم بأنَّ الاجتهاد قد خُتِمَ بهم، وأنَّ الله تعالىٰ لن يخلق مجتهداً بعدهم.

٣- أنَّ من المقطوع به والبديمي أنَّ الأحكام التي يأتي بها الإمام المهديُ الستكون على طبق أحكام آبائه المودوع أكثرُها في كُتُبنا الحديثيَّة، وهي أحكامُ مخالفة لأحكام المخالفين التي هي اجتهادات أئمَّتهم الأربعة، ولذا حينها يأتي بأحكام آبائه المناه سوف يعاديه أتباع تلك المذاهب، لأنَّهم يرون أنَّ أحكامه من الحكم بخلاف ما ذهبت إليه أئمَّتهم ».

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص ٤٩).

والنتيجة: قد اتّضح أنّ الحديث المذكور هو من كلام ابن عربيًّ في حقً المخالفين، وقد نسبه منكرو التقليد إلى إمامنا الصادق افتراءً عليه، وتدليساً على المؤمنين، فليتبوّ أالكاذب مقعده من النار، وكذلك من علم به منهم وسكت عنه ولم يردعهم، بل ساعده في نشر هذه الأُكذوبة ﴿وَاللهُ مِنْ وَرائِهِمْ مُحِيطٌ ﴾. (١)

خامساً: ما نقله منكرو التقليد في منشوراتهم عن كتاب (إلزام الناصب) من قوله: ذكر الصادق على يوماً أهل الفتوى وهو مغضب: "إذا خرج القائم ينتقم من أهل الفتوى بها لا يعلمون، فتعساً لهم ولأتباعهم».

وفي المطبوع: «وينتقم من أهل الفتوى في الدِّين لما لا يعلمون، فتعساً لهم ولأتباعهم»(٢).

## وجوابه في نقاط:

١ – أنَّ هذه الرواية قطعة من خطبة البيان المنسوبة إلى عليِّ ، وليست من كلام الصادق ، كما أنَّها خالية من فقرة: (ذكر أهل الفتوى يوماً وهو مغضب)، فيكونون قد كذبوا على الصادق ، ومن يكذب على الإمام متعمِّداً مرَّةً يمكن أنْ يكذب عليه ألف مرَّة.

٢ - أنَّ سند الخطبة ضعيفٌ جدًّا، لانحصاره بسند واحد رواته كُلُّهم
 من المخالفين لأهل البيت اللها ولم يروها أعلامنا من أمثال الكليني،

<sup>(</sup>١) البروج: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) إلزام الناصب (ج ٢/ ص ٢٠٠).

والصدوق، والمفيد، والمرتضى، والطوسي، ولا غيرهم ممَّن تأخر عنهم، كالشيخ محمَّد تقي المجلسي، بل صرَّح ولده العلَّامة محمَّد باقر المجلسي في كتابه (مرآة العقول) بكذبها، وكذب أمثالها، وجعلها من روايات الغُلاة وأشباههم (۱)، ولذا فقد حكم بضعف سندها جملة من الأعلام المحقِّقين قديهاً وحديثاً، فكيف يجوز بعد هذا كلِّه لمن يدَّعي التشيُّع أنْ ينسب إلى إمامه رواية ساقطة عن الاعتبار بالمرَّة؟!

سادساً: واستدلوا بها قاله الشيخ الطوسي تتنش في كتابه الاقتصاد، ما نصه: «التقليد إنْ أُريد به قبول قول الغير من غير حجَّة وهو حقيقة التقليد فذلك قبيح في العقول، لأنَّ فيه إقداماً على ما لا يأمن كون ما يعتقده عند التقليد جهلاً، لِتعَرِّيه من الدليل، والإقدامُ على ذلك قبيحٌ في العقول، ولأنَّه ليس في العقول تقليدُ الموحِّدِ أولى من تقليد الملحد إذا رفعنا النظر والبحث عن أوهامنا، ولا يجوز أنْ يتساوى الحقُّ والباطل»(٢).

## وجوابه: من وجوه ثلاثة:

١ – أنَّ الشيخ قال ذلك في كتابه (الاقتصاد) وهو قسمان: أوَّهما: في الأُصول الاعتقاديَّة، وثانيهما: في العبادات الشرعيَّة، والمقطع المذكور منقول من القسم الأوَّل، فهو ناظر إلى التقليد في العقائد، حيث إنَّه بعد حصره العلم بالله بطريق الاستدلال ذكر إشكالاً هذا نصُّه: «فإنْ قيل: أين أنتم عن تقليد

<sup>(</sup>١) مرآة العقول (ج ١/ ص ٦١٩).

<sup>(</sup>٢) الاقتصاد الهادي إلى طريق الرشاد (ص ١٠ و١١).

الآباء والمتقدِّمين؟»، وأجاب عليه بها نصُّه: «قلنا: التقليد إنْ أُريد به قبول قول الغير من غير حجَّة وهو حقيقة التقليد فذلك قبيح في العقول...» إلى آخر عبارته التي نقلها منكرو التقليد، والتي هي واردة في باب العقائد، كها هو صريح الاستدلال في قوله: «ولأنَّه ليس في العقول تقليدُ الموحِّدِ أولىٰ من تقليد الملحد».

فحاصل ما ذكره: أنَّه لو جوَّزنا لشخصِ أنْ يُقلِّد أهله الموحِّدين في عقيدة التوحيد لوجب أنْ نُجوِّز لشخص آخر أنْ يُقلِّد أهله الملحدين في الإلحاد، وهو قبيح عقلاً.

انَّ الطوسي من مشاهير المفتين عند جميع المسلمين، وله كُتُب فتوائيَّة عديدة أَلَّفها لرجوع المؤمنين إليها، ومن بينها الكتاب المذكور في قسمه الثاني، وكتاب (المبسوط)، وكتاب (النهاية)، وغيرها.

٣ - أنَّ الطوسي يُصرِّح بمشروعيَّة التقليد في كتابه (العُدَّة)، حيث قال:
 «والذي نذهب إليه أنَّه يجوز للعامِّيِّ الذي لا يقدر علىٰ البحث والتفتيش
 تقليد العال».

ثمَّ استدلَّ على الجواز بها نصُّه: «يدلُّ على ذلك: أنِّي وجدتُ عامَّة الطائفة من عهد أمير المؤمنين إلى زماننا هذا يرجعون إلى علمائها، ويستفتونهم في الأحكام والعبادات، ويفتونهم العلماء فيها، ويُسوِّغون لهم العمل بها يفتونهم به، وما سمعنا أحداً منهم قال لمُستَفْتٍ: لا يجوز لك الاستفتاء، ولا العمل به، بل ينبغى أنْ تنظر كها نظرتُ، وتعلم كها عَلِمتُ، ولا أنكر عليه العمل بها

يفتونهم، وقد كان الخَلقُ العظيمُ عاصروا الأئمَّة عليه ولم يُحكَ عن واحدٍ من الأئمَّة النكير على أحد من هؤلاء، ولا إيجاب القول بخلافه، بل كانوا يُصَوِّبونهم في ذلك، فمن خالفه في ذلك كان مخالفاً لما هو المعلوم خلافه»(١).

وها أنت ترى كيف جعل ; المخالف للجواز مخالفاً لما هو المعلوم من جواز التقليد، وكلامه ظاهر في أنَّه يستند في الجواز إلى الإجماع العملي بين الإماميَّة على جوازه.

سابعاً: قالوا: إن المحقق الحلي عبّر عن التقليد بأنه قبيح عقلاً، إذ قال ما نصه: «التقليد قبول قول الغير من غير حجّة، فيكون جزماً في غير موضعه، وهو قبيح عقلاً»(٢).

## وجوابه: من وجهين:

1 – أنَّ المحقِّق إِنَّما ذكر ذلك في القسم المخصَّص لأُصول العقائد من كتابه (المعارج)، حيث قال في موضع منه: «المسألة الثانية: لا يجوز تقليد العلماء في أُصول العقائد»(٣)، ثم استدلَّ على عدم الجواز بعدَّة وجوه، منها قوله: «الثاني: أنَّ التقليد: قبولُ قولِ الغير من غير حُجَّةٍ، فيكون جزماً في غير موضعه، وهو قبيح عقلاً»(٤).

<sup>(</sup>١) العُدَّة في أُصول الفقه (ص ٧٢٩ و ٧٣٠).

<sup>(</sup>٢) معارج الأصول (ص ٢٧٨).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (ص ٢٧٧).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (ص ٢٧٨).

وهذه هي العبارة التي دلَّس بها منكرو التقليد على المؤمنين، حيث لم ينقلوا عبارته الأُخرى التي ذكرها في موضع آخر من نفس الكتاب، وهي صريحة في جواز التقليد في الفروع، حيث قال ما نصُّه: «المسألة الأُولى: يجوز للعامِّيِّ العمل بفتوى العالم في الأحكام الشرعيَّة».

ثمَّ استدلَّ على الجواز - بعد أنْ نقل قول المخالفين كالمعتزلة - وقال ما نصُّه: «لنا: اتِّفاق علماء الأعصار على الإذن للعوامِّ في العمل بفتوى العلماء من غير نكير».

وكان هذا دليله الأوَّل، ثمَّ استدلَّ بدليل ثانٍ وقال: «الثاني: لو وَجَبَ على العامِّي النظر في أدلَّة الفقه لكان ذلك إمَّا قبل وقوع الحادثة أو عندها، والقسمان باطلان، أمَّا قبلها فمنفيُّ بالإجماع، ولأنَّه يُؤدِّي إلى استيعاب وقته بالنظر في ذلك، فيُؤدِّي إلى الضَّر ر بأمر المعاش المضطرِّ إليه، وأمَّا بعد نزول الحادثة فذلك متعذِّر، لاستحالة اتِّصاف كلِّ عامِّيٍّ عند نزول الحادثة بصفة المجتهدين»(۱).

ولا يخفى على من يتأمَّل في دليله الثاني أنَّه يدلُّ على وجوب التقليد على العوامِّ، لا مجرَّد جوازه.

٢ - أنَّ المحقِّق الحلِّي هو من أكابر المفتين بين علماء المسلمين، وله جملة رسائل في أجوبة الاستفتاءات، ناهيك عن رسالته العمليَّة الشهيرة باسم (شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام) التي ألَّفها ليعمل بها العوامُّ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ص ٢٧٥).

ولهذا الكتاب شهرة واسعة حتَّىٰ عند علماء المخالفين، فكيف يقول بعد كلِّ هذا بتحريم التقليد؟!

والنتيجة: قد اتَّضح من كلِّ ذلك أنَّ ما نُسِبَ إلى هؤلاء الأعلام من تحريمهم للتقليد كذبُّ فاضح، أو جهل مطبق.

ثامناً: ما رواه أبو بصير، عن أبي عبد الله قال: قلت له: ﴿اتَّخَذُوا أَحْبارَهُمْ وَرُهْبانَهُمْ أَرْباباً مِنْ دُونِ الله ﴿(')، فقال: «أَمَا والله ما دعوهم إلى عبادة أنفسهم، ولو دعوهم ما أجابوا، ولكن أحلُّوا لهم حراماً، وحرَّموا عليهم حلالاً، فعبدوهم من حيث لا يشعرون ('').

حيث إنه قد يُقال: إن المفهوم ليس المقصود أنَّهم يعبدونهم من دون الله كما يصنع عبدة الأوثان وأشباههم، بل المقصود أنَّهم أطاعوهم في فتاواهم المخالفة لأحكام الله تعالى، فإنَّهم قد أحلُّوا لهم الحرام، وحرَّموا عليهم الحلال، فأخذوا بتلك الفتاوى المخالفة لأحكامه، والقرآن عبَّر عن هذه المتابعة فيها يخالف أحكامه تعالى باتِّخاذهم أرباباً من دون الله.

والمفهوم من ذلك: أنَّ متابعة عوامِّ أهل الكتاب لعلمائهم هي بمثابة الخّاذهم أرباباً من دون الله، وفي هذا دلالة علىٰ أنَّ هذه المتابعة محرَّمة حرمة شديدةً ومغلَّظةً، لأنَّها بمنزلة الشرك بالله سبحانه.

وبالتالي لا يجوز التقليد، لأن الفقيه يمكن أن يخطئ، فيكون مخالفاً

<sup>(</sup>١) التوبة: ٣١.

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ٥٣/ باب التقليد/ ح ١ و٣) كلُّ حديث بطريق.

للواقع، فيكون تقليده عبادة له في هذا الحرام.

## والجواب على هذا الاستدلال من وجهين:

١ - أنَّ الرواية ظاهرة في أنَّ الأحبار والرهبان كانوا يتعمَّدون مخالفة أحكام الله ، والقرآن الكريم والتاريخ الصحيح يشهدان بذلك أيضاً، وهل هناك مخالفة متعمَّدةٌ أكبر من إنكارهم نبوَّة نبيِّنا عَيْلَاً ، مع علمهم اليقيني بأنَّه هو النبيُّ الذي يجدونه مذكوراً في التوراة والإنجيل؟

وأين هذا من مراجعنا الذين نشترط فيهم العدالة التي هي وبشرح مبسَّط (صفة راسخة في النفس تدعو إلى الاستقامة في جادَّة الشريعة، وعدم الميل عنها يمنةً أو يسرةً)، ومن كانت هذه صفته كيف يتعمَّد مخالفة أحكام الله تعالىٰ؟!

٢ – قد روي عن الصادق حديثٌ شارحٌ لهذه الرِّواية، وهو يدلُّ دلالة صريحة علىٰ أنَّ عوامَّ أهل الكتاب كانوا يُقلِّدون علماءهم وهم يعلمون بفسقهم، ويعلمون بأنَّهم لا يتورَّعون عن الكذب، فقد نُقِلَ في الوسائل عن الطبرسي في كتاب (الاحتجاج)، عن أبي محمّد العسكري، في قوله تعالىٰ: ﴿فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتابَ بِأَيْدِيمِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هذا مِنْ عِنْدِ اللهِ﴾(١)، قال هذه لقوم من اليهود...».

إلىٰ أَنْ قال: وقال رجل للصادق ﷺ: إذا كان هؤلاء العوامُّ من اليهود

<sup>(</sup>١) البقرة: ٧٩.

لا يعرفون الكتاب إلّا بها يسمعونه من علمائهم فكيف ذمَّهم بتقليدهم والقبول من علمائهم، وهل عوامُّ اليهود إلّا كعوامِّنا يُقلّدون علمائهم؟

إلىٰ أَنْ قَالَ (١): فقال على: «بين عوامِّنا وعوامِّ اليهود فرقٌ من جهة، وتسويةٌ من جهة. أمَّا من حيث الاستواء فإنَّ الله ذمَّ عوامَّنا بتقليد علمائهم كما ذمَّ عوامَّهم. وأمَّا من حيث افترقوا فإنَّ عوامَّ اليهود كانوا قد عرفوا علماءهم بالكذب الصُّراح، وأكل الحرام والرُّشاء، وتغيير الأحكام، واضطُّرُ وا بقلوبهم إلى أنَّ من فعل ذلك فهو فاسق لا يجوز أنْ يُصدَّق على الله، ولا على الوسائط بين الخلق وبين الله، فلذلك ذمَّهم. وكذلك عوامُّنا إذا عرفوا من علمائهم الفسقَ الظاهر، والعصبيَّةَ الشَّديدة، والتكالبَ على الدنيا وحرامها، فمن قلَّد مثل هؤ لاء فهو مثل اليهود الذين ذمَّهم الله بالتقليد لِفَسَقَةِ علمائهم، فأمَّا من كان من الفقهاء صائناً لنفسه، حافظاً لدينه، مخالفاً على هواه، مطيعاً لأمر مولاه فللعوامِّ أنْ يُقلِّدوه، وذلك لا يكون إلَّا بعض فقهاء الشيعة لا كلُّهم، فإنَّ من ركب من القبايح والفواحش مراكبَ علماء العامَّة فلا تقبلوا منهم عنَّا شيئاً ولا كرامة، وإنَّما كثر التخليط فيما يُتحمَّل عنَّا أهل البيت لذلك، لأنَّ الفَسَقَة يتحمَّلون عنَّا فيُحرِّفونه بأسره لجهلهم، ويضعون الأشياء على غير وجهها، لقلَّة معرفتهم، وآخرون يتعمَّدون الكذب علينا»(٢).

أخيراً: في ما ذُكر هنا كفاية لمعرفة عدم المنهجية العلمية لمدعي بطلان

<sup>(</sup>١) عبارة: (إلى أنْ قال) في الموضعين من صاحب الوسائل اختصاراً للرِّواية.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة (ج ٢٧/ ص ١٣١/ أبواب صفات القاضي/ الباب ١٠/ ح ٢٠).

التقليد، وأنهم إنها استندوا على ما لا يُستند عليه، إما لعدم دلالته على مطلوبهم، وإما لأنه مكذوب على المعصومين المعلقات.

### البحث التكميلي الثاني:

#### الغلو، حقيقته، ومصاديقه

إن الحاجة إلى بيان هذا الموضوع تنبع من أن البعض توهم أن القول بولاية أهل البيت التكوينية أو التشريعية -وغيرها من المقامات الوجودية العالية لهم التكوينية أو الغلو فيهم، وحتى نكون على بينة من هذا الأمر، علينا أن نعرف معنى الغلو ومصاديقه، لنعرف حقيقة الحال فيها، فهنا أربع خطوات:

الخطوة الأولى: الغلو لغة واصطلاحاً.

الخطوة الثانية: الغلو في النصوص الدينية.

الخطوة الثالثة: الغلو في كلمات بعض الأعلام.

الخطوة الرابعة: تفصيل بعض دعاوى الغلو.

والخطوة الأخيرة أهم الخطوات، وسيتم التعرض فيها إلى إحدى عشرة مقالة مما يُدّعى فيها الغلو، لنعرف حقيقة الحال فيها، وسيتم تمييز ما هو فعلاً من الغلو من غيره، على أن بعض المقالات تقدمت تفاصيلها في البحوث السابقة، وستتم الإشارة إلى الموضع الذي تقدم تفصيل الحديث فيه.

### الخطوة الأولى:

### الغلو لغة واصطلاحاً

### ١ / الغلو لغة :

يُستفاد من كلمات اللغويين أن الغلو يعني تجاوز حدود الشيء إلى غيرها، أي إن شيئاً ما إذا كانت له حدود، فالحديث في داخل تلك الحدود ليس غلواً، وأما إذا تجاوز الحديث حدود ذلك الشيء، فهو الغلو.

وهذا المعنى ينطبق على أي شيء، ولذلك يُقال في السعر إذا تجاوز حده بأنه غالي، ومهر المرأة إذا تجاوز المتعارف يُقال فيه: غلا مهرها، وهكذا، وحيث إن كلامنا في خصوص الغلو في الدين، فيكون المعنى اللغوي له هنا: هو تجاوز الحدود الدينية إلى غيرها.

وكلمات اللغويين في ذلك عديدة، نذكر منها التالى:

قال الطريحي في مجمع البحرين: يقال: غلا في الدين غلواً من باب قعد: تصلب وتشدد حتى تجاوز الحد والمقدار. (١)

وفي تاج العروس للزبيدي في مادة: [غلو]:

<sup>(</sup>١) مجمع البحرين للطريحي ج١ ص ٣١٨.

وغَلا السِّعْرُ يَغْلُو غَلاءً... وفي المِصْباح... وأَغْلاهُ اللهُ: ضدُّ أَرْخَصَه، أَي جَعَلَهُ غالِياً. ويقالُ: بِعْتُه بالغالي... و... غَالَى باللحْمِ: أَي اشْتَراهُ بِثَمنِ غالٍ... وغلاَ في الأَمْرِ غُلُوَّا... جَاوَزَ حَدَّهُ... غَلاَ في الدِّيْن غُلُوَّا تَشَدَّدَ غالٍ... وغلاَ في الدِّيْن غُلُوا في دِينِكُم غَيْر الحَقِّ وَتَصَلَّبَ حتى جَاوَزَ الحَدَّ، ومنه قولُه تعالى: ﴿لا تَعْلُوا في دِينِكُم غَيْر الحَقِّ ﴿ وَقَالَ الراغبُ: أَصْلُ الغُلُوِّ تَجَاوُزُ الحَدِّ ؛ يقالُ ذلكَ إذا كانَ في السِّعْرِ غَلاءً، وإذا كانَ في السِّعْرِ غَلاءً، وإذا كانَ في السِّعْرِ غَلاءً، وإذا كانَ في السَّعْرِ فَلُونُ السَّهُم غَلُونًا...(١)

### ٢/أما الغلو اصطلاحاً (في باب علم الكلام):

فهو لا يخرج عن المعنى اللغوي عموماً، فهو بمعنى القول بمخلوق أكثر من حده، بالقول بأن له منزلة وجودية أوسع من حد ماهيته واقعاً، أو قل: أن تُنسب مرتبة كمالية عالية لإنسان حده أضيق من سعة تلك المرتبة الكمالية، وهذا الأمر يُمكن تصوره بالتالى:

أولاً: أن يُقال في مخلوق ما أنه إله، فإنه تجاوز عن حد ماهية المخلوق (وهو كونه محدوداً غير محدود (وهو كونه معدوداً، ممكناً) إلى وجود الخالق (وهو كونه موجوداً غير محدود ولا متناهي وواجب الوجود)، لا يختلف الحال في هذه الصورة بين ادّعاء ألوهية شخص للعالم، وأنه هو الخالق والإله لا غير، وبين القول بأنه إله شريك للإله الأول. فكلاهما غلو.

ثانياً: أن يُقال في إنسان عادي أنه نبي، وهو ليس كذلك، فهو خروج عن

<sup>(</sup>١) تاج العروس للزبيدي ج٢٠ ص ٢٣.

الغلو لغة واصطلاحاً المام الما

حد الإنسان العادي «وهو كونه لا يوحى إليه بالوحي الرسالي(١٠)» إلى كونه إنساناً يتلقى الوحى الرسالي من الله تعالى.

ثالثاً: أن يُقال في إمام مجعول من الله تعالى أنه نبي، لا يختلف في ذلك أهل البيت القول بألوهيته، كما فضلاً عن القول بألوهيته، كما في الصورة الأولى.

رابعاً: أن يُقال في إنسان عادي أنه إمام، بمعنى أن يُقال في إنسان عادي أنه إمام مجعول من الله تبارك وتعالى، ويتم التعامل مع كلامه على أنه هو الواقع الذي لا يقبل الخطأ، وأنه يُطاع في كل ما يقول، ويؤخذ كلامه تعبداً.

الخامسة: أن يُقال باستقلال مخلوق عن الله تعالى: سواء كان استقلالاً في أصل وجوده، أو في استمراره، أو صفة من صفاته، أو حال من أحواله.

هذه هي أهم الصور التي يمكن تصور الغلو فيها، وحديثنا بالضبط في الغلو في أهل البيت المالية.

<sup>(</sup>١) الوحي الرسالي في قبال الوحي غير الرسالي، والأول هو ما يكون للأنبياء فقط، والثاني يكون لهم ولغيرهم، كما أوحي لأم النبي موسى (عليه وعليها السلام)، وللسيدة مريم الله وهكذا كان أهل البيت الله كما سيتبين في محله إن شاء الله تعالى.

### الخطوة الثانية:

#### الغلوفي النصوص الدينية.

يُستفاد من النصوص الدينية الواردة عن أهل بيت العصمة على أن الغلو يتحقق في العديد من المفردات، وهي:

١/ ادعاء ربوبية أي واحد منهم.

٢/ تفضيل أحد من البشر على رسول الله على سواء كان تفضيلاً بلسان القال والتصريح، أو كان بلسان الحال، كما لو رُدّ كلام الرسول على وقُبل كلام غيره، أو تم التعامل مع الرسول على انه يمكن أن يصدر منه ما لا يصدر من غيره من الأمور المخالفة للمروءة أو للشرع.

٣/ ادعاء نبوة الأئمة عطالته.

ادعاء إمامة أحد من غير أهل البيت المنصوص عليهم، سواء أدّعيت إمامة ثالث عشر، أو ادّعيت إمامة شخص بدلاً من أحد الاثني عشر عشر.

٥/ ادعاء استقلالهم عن الله تعالى، كاستقلالهم بعلم الغيب<sup>(۱)</sup> أو الخلق
 (۱) فيها يتعلق بعلمهم الغيب، راجع: أواخر مبحث الإمامة في الجزء الثالث: التساؤل السادس: علم الأثمة الله بالغيب.

أو الشفاء عن الله تعالى.

وأما ما عدا ذلك من ادعاء المقامات الكمالية للمعصومين فلا إشكال فيه ما دام تحت الإذن الإلهي، وبتخويل منه جل وعلا، فالمنفي من الكمالات عنهم الله هو ما يكون بالاستقلال عنه جل وعلا، لا ما يكون بإذنه، مهما عظم الكمال، وحتى لو لم تقدر عقولنا -نحن الناس العاديين عن إدراكه أو فهمه، فالمهم أن ننزل بهم عن ادعاء الربوبية والاستقلال عنه جل وعلا.

### ومن النصوص الدالة على ذلك التالي:

# النص الأول:

عن فضيل بن عثمان الأعور قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: اتقوا الله، وعظموا الله، وعظموا رسول الله على أو لا تفضلوا على رسول الله على أحداً، فإن الله تبارك وتعالى قد فضله. وأحبوا أهل بيت نبيكم حباً مقتصداً ولا تغلوا، ولا تفرقوا، ولا تقولوا ما لا نقول، فإنكم إن قلتم وقلنا، متم ومتنا، ثم بعثكم الله وبعثنا، فكنا حيث يشاء الله، وكنتم. (1)

## النص الثاني:

بيننا وبين الله ﷺ .(١)

قال له المأمون: يا أبا الحسن، بلغني أن قوماً يغلون فيكم ويتجاوزون فيكم الحد؟

قال علي ﷺ: يَهْلِكُ فِيَّ اثنان ولا ذنب لي: محب مفرط، ومبغض مفرط.

وأنا<sup>(٣)</sup> أبرء إلى الله تبارك وتعالى ممن يغلو فينا ويرفعنا فوق حدنا، كبراءة عيسى بن مريم على من النصارى قال الله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لَلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلْهَيْنِ مِنْ دُونِ الله قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي

<sup>(</sup>١) فهذا إثبات لمقام عظيم، لا يكون لأي أي أحد غيرهم الله ولذا، فقد يكون المأمون قد توهم أن هذا المقام يستلزم الغلو، فسأل الإمام عن تجاوز الحد فيهم.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۷۰ و ۸۰.

<sup>(</sup>٣) يبدو أن هذا الكلام للإمام الرضاك.

وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ. مَا قُلْتُ هُمْ إِلَّا مَا أَمَرْ تَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا الله رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ اعْبُدُوا الله رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ﴾. (١)

وقال ﴿ فَالَ يَسْتَنْكِفَ الْمُسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا للهِ وَلَا الْمُلاَئِكَةُ اللَّهِ وَلَا الْمُلاَئِكَةُ اللَّهِ وَلَا الْمُلاَئِكَةُ اللَّهِ وَلَا الْمُلاَئِكَةُ اللَّهَرَّبُونَ ﴾.(٢)

وقال ﴿ مَا المُسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلَانِ الطَّعَامَ ﴾ (٣)، ومعناه إنها كانا يتغوطان، فمن ادّعى للأنبياء ربوبية، وادّعى للأئمة ربوبية، أو نبوة، أو لغير الأئمة إمامة، فنحن منه براء في الدنيا والآخرة. (١)

## النص الثالث:

عن إسماعيل بن عبد العزيز قال: قال أبو عبد الله عن إسماعيل، ضع لي في المتوضأ في ماءً. قال: فقمت فوضعت له. قال: فدخل. قال: فقلت في نفسي: أنا أقول فيه كذا وكذا، ويدخل المتوضأ يتوضأ. قال: فلم يلبث أن خرج فقال: يا إسماعيل، لا ترفع البناء فوق طاقته فينهدم، اجعلونا مخلوقين وقولوا بنا ما شئتم، فلن تبلغوا. فقال إسماعيل: وكنت أقول إنه وأقول

<sup>(</sup>١) المائدة ١١٦ و ١١٧.

<sup>(</sup>٢) النساء ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) المائدة ١٧٥.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضاي للشيخ الصدوق ج٢ ص ٢١٦ و ٢١٧.

<sup>(</sup>٥) يظهر أنه يقصد بيت الخلاء.

وأقول.(١)

قال العلامة المجلسي: بيان: كذا وكذا، أي أنه رب ورازق وخالق ومثل هذا، كما أنه المراد بقوله: كنت أقول إنه وأقول. (٢)

# النص الرابع:

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ زَيْدِ الطَّبَرِيِّ قَالَ: كُنْتُ قَائِهاً عَلَى رَأْسِ الرِّضَا اللَّ بِخُرَاسَانَ، وعِنْدَه عِدَّةٌ مِنْ بَنِي هَاشِم، وفِيهِمْ إِسْحَاقُ بْنُ مُوسَى بْنِ عِيسَى الْعَبَّاسِيُّ، فَقَالَ اللهِ عَلَى الْعَبَّاسِيُّ، فَقَالَ اللهُ عَلَى الْعَبَّاسِيُّ، وَلَيْ النَّاسَ يَقُولُونَ: إِنَّا نَزْعُمُ أَنَّ النَّاسَ عَبِيدٌ لَنَا إِسْحَاقُ، بَلَغَنِي أَنَّ النَّاسَ يَقُولُونَ: إِنَّا نَزْعُمُ أَنَّ النَّاسَ عَبِيدٌ لَنَا فِي النَّاسَ عَبِيدٌ لَنَا فِي الطَّاعَةِ، وَلَا بَلَغَنِي عَنْ أَحَدٍ مِنْ آبَائِي قَالَه، ولَكِنِّي أَقُولُ: النَّاسُ عَبِيدٌ لَنَا فِي الطَّاعَةِ، وَلَا بَلَغَنِي عَنْ أَحَدٍ مِنْ آبَائِي قَالَه، ولَكِنِّي أَقُولُ: النَّاسُ عَبِيدٌ لَنَا فِي الطَّاعَةِ، مَوَالٍ لَنَا فِي الطَّاعَةِ، مَوَالٍ لَنَا فِي اللَّاهِدُ الْغَائِبَ. (نَا

«قوله: «عبيد لنا في الطاعة» يعني وجب عليهم طاعتنا كما وجب على العبد طاعة السيّد، فهم عبيد لنا بهذا الاعتبار لا بالمعنى المعروف، وإطلاق العبد على التابع شائع كما يقال: فلان عبد للشيطان وعبد لهواه.

قوله: «موال لنا في الدِّين» المراد بالموالي هنا: الناصر كما في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهِ مَوْلَى الَّذِينَ آَمَنُوا ﴾ (٥)

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات للصفار ص ٢٥ ب ١٠ ح ٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار للعلامة المجلسي ج ٢٥ ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) بمعنى أن يكونوا آلهتهم، أو بمعنى أن يكونوا أرقّاء يجوز لهم بيعهم وشراؤهم.

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ج١ ص ١٨٧ بَابُ فَرْض طَاعَةِ الأَئِمَّةِ عَلَيْ ح ١٠.

<sup>(</sup>٥) محمد ١١.

قوله: «فليبلغ الشاهد الغائب» فيه ترغيب في نشر الحديث، وتجويز للعمل بخبر الواحد...».(١)

## النص الخامس:

قال صالح بن سهل: «كنت أقول في الصادق ها تقول الغلاة، فنظر إلى وقال: ويحك يا صالح، إنا والله عبيد مخلوقون، لنا رب نعبده، وإن لم نعبده عذّبنا». (٢)

### النص السادس:

عَنِ الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ قَالَ: كُنْتُ أَنَا والْقَاسِمُ شَرِيكِي ونَجْمُ بْنُ حَطِيمٍ وَصَالِحُ بْنُ سَهْلِ بِالْمَدِينَةِ، فَتَنَاظُرْنَا فِي الرُّبُوبِيَّةِ. قَالَ: فَقَالَ بَعْضُنَا لِبَعْضٍ: مَا تَصْنَعُونَ بَهَذَا، نَحْنُ بِالْقُرْبِ مِنْه، ولَيْسَ مِنَّا فِي تَقِيَّةٍ، قُومُوا بِنَا إِلَيْه.

قَالَ: فَقُمْنَا، فوالله مَا بَلَغْنَا الْبَابَ إِلَّا وقَدْ خَرَجَ عَلَيْنَا بِلَا حِذَاءٍ ولَا رِدَاءٍ، قَدْ قَامَ كُلُّ شَعْرَةٍ مِنْ رَأْسِه مِنْه، وهُوَ يَقُولُ: «لَا، لَا، يَا مُفَضَّلُ، ويَا قَاسِمُ، ويَا نَجْمُ، لَا، لَا، بَلْ عِبَادُ مُكْرَمُونَ، لَا يَسْبِقُونَه بِالْقَوْلِ وهُمْ بِأَمْرِه يَعْمَلُونَ». (٣)

<sup>(</sup>١) شرح أصول الكافي للمولى محمد صالح المازندراني ج٥ ص ٥٥١.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب ج٣ ص ٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج ٨ ص ٢٣١ ح ٣٠٣، وقال العلامة المجلسي في مرآة العقول ج ٢٦ ص ١٦٨ و ١٦٨ : قوله: (في الربوبية) أي ربوبية الصادق أو جميع الأثمة العالم، ولعله كان غرضهم ما نسب إليهم من أنه تعالى لما خلق أنوار الأثمة الله فوض إليهم خلق العالم، فهم خلقوا جميع العالم، وقد نفوا الله عن العلام وقد وضع الغلاة إخبارا في ذلك ويحتمل أن يكونوا توهموا حلولاً أو اتحادا كالنصارى في عيسى في وكأكثر الصوفية في جميع الأشياء، تعالى الله عن جميع ذلك علوا كبيراً.

## النص السابع:

عن أبي محمد العسكري (أن أبا الحسن الرضا الله قال: إن من تجاوز بأمير المؤمنين العبودية فهو من المغضوب عليهم ومن الضالين.

وقال أمير المؤمنين الله تتجاوزوا بنا العبودية، ثم قولوا فينا ما شئتم ولن تبلغوا، وإياكم والغلو كغلو النصارى فإني برئ من الغالين. (١)

### النص الثامن:

عن عبد الرحمن بن كثير، قال، قال أبو عبد الله عن يوماً لأصحابه: «لعن الله المغيرة بن سعيد، ولعن يمودية كان يختلف إليها يتعلم منها السحر والشعبذة والمخاريق.

إن المغيرة كذب على أبي الله الله الله الإيمان، وأن قوماً كذبوا علي، ما لهم أذاقهم الله حر الحديد، فوالله ما نحن الاعبيد الذي خلقنا واصطفانا،

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ج٢ ص ٢٣٣ وتفسير الإمام العسكري على ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) الشيعة الفرقة الناجية - الحاج سعيد أبو معاش ج١ ص ٢٣٧.

ما نقدر على ضرِّ ولا نفع (۱)، وإن رحمنا فبر حمته، وأن عذّبنا فبذنوبنا، والله ما لنا على الله من حجة، ولا معنا من الله براءة، وإنّا لميتون، ومقبورون، ومنشرون، ومبعوثون، وموقوفون، ومسؤولون، ويلهم مالهم لعنهم الله فلقد آذوا الله وآذوا رسوله على قبره وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين وعلي بن الحسين ومحمد بن على (صلوات الله عليهم).

وها أنا ذا بين أظهر كم لحم رسول الله عَنْ وجلد رسول الله عَنْ أبيت على فراشي خائفاً وجلاً مرعوباً، يأمنون وأفزع، وينامون على فرشهم، وأنا خائف ساهر وجل أتقلقل بين الجبال والبراري، أبرأ إلى الله مما قال في الأجدع البراد عبد بني أسد أبو الخطاب لعنه الله (٢)، والله لو ابتُلوا بنا وأمرناهم بذلك، لكان الواجب ألا يقبلوه، فكيف، وهم يروني خائفاً وجلاً، استعدي الله عليهم وأتبرأ إلى الله منهم.

<sup>(</sup>١) يعني بالاستقلال عن الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) الخطابية، أتباع أبي الخطاب الأسدي: وهم يقولون إن الإمامة كانت في أو لاد علي، إلى أن انتهت إلى جعفر الصادق، ويزعمون أن الأثمة كانوا آلهة، وكان أبو الخطاب يزعم أو لا أن الأثمة أنبياء، ثم زعم أنهم آلهة، وأن الأولاد الحسن والحسين كانوا أبناء الله وأحباءه، وكان يقول: إن جعفرا إله، فلما بلغ ذلك جعفرا لعنه وطرده.

وكان أبو الخطاب يدعي بعد ذلك الإلهية لنفسه، وزعم أتباعه أن جعفرا إله، غير أن أبا الخطاب أفضل منه وأفضل من علي.

والخطابية يرون شهادة الزور لموافقيهم على مخالفيهم، ثم إن أبا الخطاب نصب خيمة في كناسة الكوفة ودعا فيها أتباعه إلى عبادة جعفر، ثم خرج أبو الخطاب على والي الكوفة في أيام المنصور، فبعث إليه المنصور بعيسى بن موسى في جيش كثيف، فأسروه فصلب في كناسة الكوفة. [الفرق بين الفِرَق عبد القاهر بن محمد البغدادي ص ٢٢٣].

أشهدكم أني امرؤ ولدني رسول الله على الله على براءة من الله، إنْ أطعته رحمني، وإنْ عصيتُه عذّبني عذاباً شديداً أو أشدّ عذابه». (١)

فالإمام الصادق هنا يُصرح بأنه يتصف بصفات المخلوقين، فلا يمكن أن يتصور عاقل أنه إله.

## النص التاسع:

وممّا خرج عن صاحب الزّمان الكرخيّ: «يا محمّد بن عليّ الكتاب كتب إليه على يدي محمّد بن عليّ بن هلال الكرخيّ: «يا محمّد بن عليّ تعالى الله عمّا يصفون سبحانه وبحمده، ليس نحن شركاءه في علمه ولا في تعالى الله عمّا يصفون سبحانه وبحمده، ليس نحن شركاءه في علمه ولا في قدرته، بل لا يعلم الغيب غيره، كما قال في محكم كتابه تبارك وتعالى: ﴿قُلْ لاَ يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ الغَيْبَ إِلّا الله ﴾، وأنا – وجميع آبائي من الأوّلين آدم ونوح وإبراهيم وموسى وغيرهم من النبيّين ومن الآخرين محمّد رسول الله وعليّ بن أبي طالب والحسن والحسين وغيرهم ممّن مضى من الأئمّة (صلوات الله عليهم أجمعين) إلى مبلغ أيّامي ومنتهى عصري – عبيد الله في ... وأشهد الله الّذي لا إله إلّا هو وكفى به شهيداً، ومحمّداً رسوله وملائكته وأنبياءه وأولياءه، وأشهدك وأشهد كلّ من سمع كتابي هذا أنّي بريء إلى الله وإلى رسوله ممّن يقول إنّا نعلم الغيب، أو نشارك الله في ملكه، أو يحلّنا محلاً وإلى رسوله ممّن يقول إنّا نعلم الغيب، أو نشارك الله في ملكه، أو يحلّنا محلاً سوى المحلّ الذي نصبه الله لنا وخلقنا له، أو يتعدّى بنا عمّا قد فسّرته لك

<sup>(</sup>١) اختيار معرفة الرجال للشيخ الطوسي ج٢ ص ٤٩١ و ٤٩٢ رقم ٤٠٣.

وبيّنته في صدر كتابي...»(١)

تنبيه مهم: في عظمة مقام الإمامة والإمام.

إن النصوص وإن أكّدت على ضرورة البراءة من الغلاة، وعلى أن أهل البيت هم عبيد لله تعالى، لكن هذا لا يعني أن يتم التعامل مع الإمام والإمامة تعاملاً ساذجاً أو هامشياً، ولا يتم التعاطي معها على أنها مجرد منصب تشريفي أو إداري بسيط، كلا، فإن الإمامة من العظمة بحيث لا يُمكن للبشر العاديين أن يُدركوا حقها أو معناها، وهو مفاد ما أشارت له بعض النصوص المتقدمة من أنه يمكن لنا أن ننسب المقامات العظيمة لهم علياً في بشرط أن لا ننسب لهم المقالات الخاصة بالله جل وعلا.

هذا، وهناك نص مشهور عن الإمام الرضاك يُبين فيه عظمة مقام الإمامة والإمام، ننقل بعض فقراته لنطلع على ما تدركه عقولنا من تلك العظمة.

فقد روي عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ مُسْلِمٍ قَالَ: كُنَّا مَعَ الرِّضَا إِيمَرُو فَاجْتَمَعْنَا فِي الْجُامِعِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فِي بَدْءِ مَقْدَمِنَا، فَأَدَارُوا أَمْرَ الإِمَامَةِ وذَكَرُوا كَثْرَةَ اخْتِلَافِ النَّاسِ فِيهَا، فَدَخَلْتُ عَلَى سَيِّدِي ﴿ فَأَعْلَمْتُه خَوْضَ النَّاسِ فِيهَا، فَدَخَلْتُ عَلَى سَيِّدِي ﴿ فَأَعْلَمْتُه خَوْضَ النَّاسِ فِيه، فَتَبَسَّمَ ﴿ فَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

يَا عَبْدَ الْعَزِيزِ، جَهِلَ الْقَوْمُ وخُدِعُوا عَنْ آرَائِهِمْ، إِنَّ اللهِ لَمْ يَقْبِضْ نَبِيَه ﷺ حَتَّى أَكْمَلَ لَه الدِّينَ، وأَنْزَلَ عَلَيْه الْقُرْآنَ فِيه تِبْيَانُ كُلِّ شَيْءٍ، بَيَّنَ فِيه الْخُلَالَ والْحُرَامَ والْحُدُودَ والأَحْكَامَ وجَمِيعَ مَا يَحْتَاجُ إِلَيْه النَّاسُ...

... إِنَّ الإِمَامَةَ أَجَلُّ قَدْراً وأَعْظَمُ شَأْناً وأَعْلَى مَكَاناً وأَمْنَعُ جَانِباً وأَبْعَدُ غَوْراً مِنْ أَنْ يَبْلُغَهَا النَّاسُ بِعُقُولِهِمْ، أَوْ يَنَالُوهَا بِآرَائِهِمْ، أَوْ يُقِيمُوا إِمَاماً بِاخْتِيَارِهِمْ.

إِنَّ الإِمَامَةَ خَصَّ اللهُ ﴿ بِهَا إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلَ ﴿ اِنَّ بَعْدَ النَّبُوَّةِ وَالْحُلَّةِ مَرْتَبَةً ثَالِثَةً وَفَضِيلَةً شَرَّفَه بِهَا وأَشَادَ بِهَا ذِكْرَه فَقَالَ: ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾ ، فَقَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ لا يَنالُ فَقَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: ﴿ لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾ . ، فَأَبْطَلَتْ هَذِه الآيَةُ إِمَامَةَ كُلِّ ظَالِم إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وصَارَتْ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾ . ، فَأَبْطَلَتْ هَذِه الآيَةُ إِمَامَةَ كُلِّ ظَالِم إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وصَارَتْ فِي الصَّفْوَةِ والطَّهَارَةِ... فِي الصَّفْوَةِ والطَّهَارَةِ...

... إِنَّ الإِمَامَةَ هِيَ مَنْزِلَةُ الأَنْبِيَاءِ وإِرْثُ الأَوْصِيَاءِ.

إِنَّ الإِمَامَةَ خِلَافَةُ الله وخِلَافَةُ الرَّسُولِيَّ وَمَقَامُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمِيرَاثُ الْحُسَنِ وَالْحُسَيْنِ عَلَاقَةُ الرَّسُولِ لَيْ وَمَقَامُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَمِيرَاثُ الْحُسَنِ وَالْحُسَيْنِ عِلَاقَةُ الرَّسُولِ لَيْ اللهِ وَمَقَامُ أَمِيرِ اللهُ وَنِينَ ﴿ وَمِيرَاثُ الْحُسَنِ وَالْحُسَيْنِ عِلَاقَةُ الرَّسُولِ لَيْ اللهِ وَمَقَامُ أَمِيرِ اللهُ وَنِينَ اللهِ وَمِيرَاثُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَمَقَامُ اللهِ وَمَقَامُ اللهِ عَلَى اللهِ وَمَقَامُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَمِنْ اللهِ وَمَقَامُ اللهِ عَلَى اللهِ وَمَقَامُ اللهِ عَلَى اللهِ وَمِنْ اللهِ وَمِنْ اللهِ وَمِنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَمُقَامُ اللهُ وَمِنْ اللهِ وَمِنْ اللهِ عَلَى اللهِ وَمَقَامُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَمُقَامُ اللهِ عَلَى اللهِ وَمُقَامُ اللهُ وَاللهِ عَلَيْكُ اللهِ وَمُقَامُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

إِنَّ الإِمَامَةَ زِمَامُ الدِّينِ ونِظَامُ اللُّسْلِمِينَ وصَلَاحُ الدُّنْيَا وعِزُّ المُؤْمِنِينَ.

إِنَّ الإِمَامَةَ أُسُّ الإِسْلَامِ النَّامِي وفَرْعُه السَّامِي.

بِالإِمَامِ ثَمَامُ الصَّلَاةِ والزَّكَاةِ والصِّيَامِ والحُبِّ والجِّهَادِ وتَوْفِيرُ الْفَيْءِ والصَّدَقَاتِ وإِمْضَاءُ الحُدُودِ والأَحْكَامِ ومَنْعُ الثُّغُورِ والأَطْرَافِ.

الإِمَامُ يُحِلُّ حَلَالَ الله ويُحَرِّمُ حَرَامَ الله ويُقِيمُ حُدُودَ الله ويَذُبُّ عَنْ دِينِ الله ويَدْعُو إِلَى سَبِيلِ رَبِّه بِالْحِكْمَةِ والمُوْعِظَةِ الحُسنَةِ والحُجَّةِ الْبَالِغَةِ.

الإِمَامُ كَالشَّمْسِ الطَّالِعَةِ المُجَلِّلَةِ بِنُورِهَا لِلْعَالَمِ وهِيَ فِي الأُفُقِ بِحَيْثُ لَا تَنَاهُا الأَيْدِي والأَبْصَارُ.

الإِمَامُ الْبَدْرُ الْمُنِيرُ والسِّرَاجُ الزَّاهِرُ والنُّورُ السَّاطِعُ والنَّجْمُ الْهَادِي فِي غَيَاهِبِ الدُّجَى وأَجْوَازِ الْبُلْدَانِ والْقِفَارِ ولجُج الْبِحَارِ.

الإِمَامُ اللَّاءُ الْعَذْبُ عَلَى الظَّمَأِ والدَّالُّ عَلَى الْهُدَى والْمُنْجِي مِنَ الرَّدَى...

الإِمَامُ الأَنِيسُ الرَّفِيقُ والْوَالِدُ الشَّفِيقُ والأَخُ الشَّقِيقُ والأُمُّ الْبَرَّةُ بِالْوَلَدِ الصَّغِير...

الإِمَامُ وَاحِدُ دَهْرِه لَا يُدَانِيه أَحَدٌ ولَا يُعَادِلُه عَالِمٌ ولَا يُوجَدُ مِنْه بَدَلٌ ولَا لَه مِثْلٌ ولَا نُظِيرٌ خَصُوصٌ بِالْفَضْلِ كُلِّه مِنْ غَيْرِ طَلَبٍ مِنْه لَه ولَا اكْتِسَابٍ، بَلِ مِثْلٌ ولَا نَظِيرٌ خَصُوصٌ بِالْفَضْلِ كُلِّه مِنْ غَيْرِ طَلَبٍ مِنْه لَه ولَا اكْتِسَابٍ، بَلِ اخْتِصَاصٌ مِنَ المُفْضِلِ الْوَهَابِ.

فَمَنْ ذَا الَّذِي يَبْلُغُ مَعْرِفَةَ الإِمَامِ أَوْ يُمْكِنُه اخْتِيَارُه هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ ضَلَّتِ الْعُقُولُ وَتَاهَتِ الْحُلُومُ وَحَارَتِ الأَلْبَابُ وخَسَأَتِ الْعُيُونُ وتَصَاغَرَتِ الْعُظَاءُ وحَكَيَّرَتِ الْحُكَمَاءُ وتَقَاصَرَتِ الْحُلَمَاءُ وحَصِرَتِ الْخُطَبَاءُ وجَهِلَتِ الأَلِبَّاءُ وكَلَّتِ وحَكِيرَتِ الْخُطَبَاءُ وجَهِلَتِ الأَلْبَاءُ وكَلَّتِ الشَّعَرَاءُ وعَجَزَتِ الأَدْبَاءُ وعَيِيتِ الْبُلَغَاءُ عَنْ وَصْفِ شَأْنٍ مِنْ شَأْنِه أَوْ فَضِيلَةٍ الشَّعَرَاءُ وعَجَزَتِ الأَدْبَاءُ وعَييتِ الْبُلَغَاءُ عَنْ وَصْفِ شَأْنٍ مِنْ شَأْنِه أَوْ فَضِيلَةٍ مِنْ فَضَائِلِه وأَقَرَّتْ بِالْعَجْزِ والتَقْصِيرِ...(١)

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ١٩٨ - ٢٠٢ بَابٌ نَادِرٌ جَامِعٌ في فَضْلِ الإِمَام وصِفَاتِه ح١.

### الخطوة الثالثة:

### الغلوفي كلمات بعض الأعلام.

إن مطالعة تراث علمائنا الأعاظم، يشهد بأن المقصود من الغلو هو تجاوز الحد إلى غيره، وسنقتصر هنا على نقل بعض من كلماتهم:

الكلمة الأولى: للشيخ المفيد تَثَنُّ ( 327 - 313 ه ):

يصرح الشيخ المفيدتين بأن الغلاة هم:

١/ من نسبوا الألوهية إلى أئمة أهل البيت عظالك.

٢/ من نسبوا النبوة إليهم عطالتات.

٣/ من وصفوهم بها هو خارج حد الإنسانية، مما دلت الأدلة الضرورية على عدم إمكان وصفهم على عدم المكان وصفهم الملكان المكان وصفهم الملكان وصفه الملكان

٤/ من يقول بالتفويض مع الاستقلال عن الله تعالى، سواء قال بأن المفوَّض إليه قديم أو حادث، فمن قال بأن الله تعالى فوّض الأمر إلى أهل البيت الله بحيث أصبحوا المالية مستقلين عن الله تعالى، فهو من الغلو.

قال ما نصه: «والغلاة من المتظاهرين بالإسلام هم الذين نسبوا أمير المؤمنين والأئمة من ذريته المؤمنين والأئمة من ذريته المؤمنين والأئمة من فريته المؤمنين والمؤمنين والأئمة من فريته المؤمنين والمؤمنين والمؤمني

الفضل في الدين والدنيا إلى ما تجاوزوا فيه الحد، وخرجوا عن القصد، وهم ضلال كفار حكم فيهم أمير المؤمنين المؤمنين القتل والتحريق بالنار، وقضت الأئمة المسلام...

... والمفوضة صنف من الغلاة، وقولهم الذي فارقوا به من سواهم من الغلاة اعترافهم بحدوث الأئمة وخلقهم ونفي القدم عنهم وإضافة الخلق والرزق مع ذلك إليهم، ودعواهم أن الله سبحانه وتعالى تفرد بخلقهم خاصة، وأنه فوض إليهم خلق العالم بها فيه وجميع الأفعال».(١)

الكلمة الثانية: للشيخ محمد حسن النجفي الجواهري تَتَثُنَّ، (المتوفى سنة ١٢٦٦):

صرّح الشيخ تتشُّ بأن الغلاة هم:

١/ من ادعوا ألوهية أهل البيت اللهالية.

٢/ من ادعوا ألوهية أي أحد من الناس.

قال ما نصه: «وأما الغلاة وهم الذين تجاوزوا الحد في الأئمة هم حتى ادعوا فيهم الربوبية، قيل: وقد يطلق الغلو على من قال بإلهية أحد من الناس...»(٢)

<sup>(</sup>١) تصحيح اعتقادات الإمامية للشيخ المفيد ص ١٣١ - ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) جواهر الكلام للشيخ الجواهري ج٦ ص ٥٠.

الكلمة الثالثة: للشيخ المجلسي تتَّشُّ (١) ( توفي ١١١١ هـ):

يُستفاد من كلمات العلامة المجلسي عدة أمور:

الأمر الأول: أن الغلو في أهل البيت السلام له عدة صور:

أ: القول بألوهيتهم.

ب: القول باستقلالهم عن الله تعالى.

ج: القول بأنهم علا الله شركاء لله تعالى في المعبودية أو في الخلق والرزق.

د: القول بحلول الله تعالى فيهم أو اتحاده معهم. (٢)

هـ: القول باستقلالهم بعلم الغيب أو الرزق أو الخلق.

و: القول بأن الأئمة على كانوا أنبياء.

ز: القول بتناسخ أرواحهم. (٣)

ح: القول بكفاية معرفتهم النظرية عن التزام الطاعات، وأنها تغني عن امتثال التكاليف.

قال العلامة تشنُّ: «اعلم أن الغلو في النبي والأئمة على إنها يكون بالقول بألوهيتهم، أو استقلالهم عن الله تعالى، أو بكونهم شركاء لله تعالى في المعبودية أو في الخلق والرزق، أو أن الله تعالى حلّ فيهم أو اتحد بهم، أو أنهم يعلمون

<sup>(</sup>١) انظر: بحار الأنوارج ٢٥ ص ٣٤٦ و ٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) وسنبين سبب امتناع ذلك في الكلمة التالية إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) وسنتحدث عن معنى التناسخ إن شاء الله تعالى في المقالة الخامسة.

الغيب بغير وحي أو إلهام من الله تعالى، أو بالقول في الأئمة الله أنهم كانوا أنبياء، أو القول بتناسخ أرواح بعضهم إلى بعض، أو القول بأن معرفتهم تغني عن جميع الطاعات ولا تكليف معها بترك المعاصي».

الأمر الثاني: أن هذه الأقوال كلها تعني الكفر، ويلزم منها الخروج عن الدين. (١)

فقال ما نصه: «والقول بكل منها إلحاد وكفر وخروج عن الدين كما دلت عليه الأدلة العقلية والآيات والاخبار السالفة وغيرها، وقد عرفت أن الأئمة عليه تبرؤوا منهم وحكموا بكفرهم وأمروا بقتلهم».

الأمر الثالث: أنه لو وردت رواية يظهر منها الغلو فيهم المحلاة الصور المتقدمة، فهي لا تخلو إما أن تكون مؤولة، أو هي من وضع الغلاة أنفسهم، ولا يُعقل أن يكون أهل البيت المحلاة قلوا أو نسبوها لأنفسهم، كيف والحال أنه ورد أن أهل البيت المحلكة قد حاربوا فكرة الغلو فيهم، بل وعاقبوا من قال فيهم ذلك.

قال ما نصه: «وإن قرع سمعك شيءٌ من الأخبار الموهمة لشيء من ذلك، فهي إما مؤولة، أو هي من مفتريات الغلاة».

الأمر الرابع: أن الغلو فيهم على إنها يكون بهذه الصور المذكورة، فهي التي يتحقق فيها الخروج عن حدهم الوجودي إلى غيره، أما نسبة المقامات

<sup>(</sup>١) أما لماذا يلزم ذلك؟ فهذا ما سيبينه السيد الشهيد الصدر تَثُنُ في كلمته التي سننقلها عنه إن شاء الله تعالى.

العالية لهم، وإن كانت فوق المستوى العام للبشرية، فهذا لا يُعد غلواً، ما دام هو بإذن الله تعالى وعدم استقلال عنه، وإن اشتبه بعضٌ واعتبر هذه الأمور من الغلو فيهم، من قبيل: نفي السهو عنهم المسلمات أو القول بأنهم يعلمون الغيب، فهذا لا مشكلة فيه ما دام بإذن الله تعالى وبتعليم منه جل وعلا.

قال ما نصه: "ولكن أفرط بعض المتكلمين والمحدثين في الغلو لقصورهم عن معرفة الأئمة المناهمة وعجزهم عن إدراك غرائب أحوالهم وعجائب شؤونهم، فقدحوا في كثير من الرواة الثقات لنقلهم بعض غرائب المعجزات، حتى قال بعضهم: من الغلو نفي السهو عنهم، أو القول بأنهم يعلمون ما كان وما يكون وغير ذلك، مع أنه قد ورد في أخبار كثيرة "لا تقولوا فينا ربا وقولوا ما شئتم ولن تبلغوا"، وورد: "أن أمرنا صعب مستصعب لا يحتمله إلا ملك مقرب أو نبي مرسل أو عبد مؤمن امتحن الله قلبه للإيهان" وورد: "لو علم أبو ذر ما في قلب سلمان لقتله" وغير ذلك مما مر وسيأتي".

الأمر الخامس: بعد هذا العرض، قدّم العلامة نصيحة للباحث، في أن لا يستعجل بردّ المقامات الكهالية لأهل البيت على بل عليه أن يتريث، ويعمل على مطابقة المقام الكهالي مع أصول الدين والمذهب، فإن رآه متوافقاً معها فيقبله، وإلا فيمكنه رفضه فيها لو صدقت عليه إحدى صور الغلو المتقدمة.

قال ما نصه: «فلابد للمؤمن المتدين أن لا يبادر برد ما ورد عنهم من فضائلهم ومعجزاتهم ومعالي أمورهم إلا إذا ثبت خلافه بضرورة الدين أو

بقواطع البراهين أو بالآيات المحكمة أو بالأخبار المتواترة كما مر في باب التسليم وغيره».

الكلمة الرابعة: للسيد الشهيد محمد باقر الصدر تتمُّن (١) (توفي ١٤٠٠ هـ):

يُستفاد من بعض كلماته تمثُّ في بيان معنى الغلو ومصاديقه الأمور التالية:

الأمر الأول: أن الغلو له ثلاثة أنحاء: غلو في مرتبة الألوهية، وغلو في مرتبة النبوة، وغلو في مرتبة النبوة، وغلو في شؤون أخرى من الشؤون المتصلة بصفات الخالق تعالى وأفعاله.

الأمر الثاني: أن الغلو في الألوهية يتحقق بالتالي:

أ: الاعتقاد بألوهية شخص ما، وهو كفر، لأنه إنكار لله تعالى.

ب: الاعتقاد بالشريك لله تعالى، فإنه غلو في شخص الشريك، ولا فرق في هذه الصورة بين القول بأن الشريك مستقل عن الله تعالى وفي عرضه، وبين القول بأنه شريك له في طوله، فهو مخلوق له، ولكنه شريك له في الخالقية أو العبادة مثلاً.

وهذا كفر، لأنه ينافي التوحيد.

ج: القول بحلول الله تعالى أو اتحاده مع مخلوق، بحيث يُدّعى أن مخلوقاً يمشي في الأسواق ويأكل الطعام قد حلّ فيه الله تعالى، أو أنه اتحد معه.

وهذا أيضاً كفر، لأنه ينافي كلمة التوحيد (لا إله إلا الله) من جهتين:

<sup>(</sup>١) شرح العروة الوثقى للسيد محمد باقر الصدر ج٣ شرح ص ٣٠٥ – ٣٠٧.

الجهة الأولى: أن كلمة التوحيد تعني أنه لا يوجد إله آخر غير الله تعالى، والقول بالحلول أو الاتحاد يعني وجود إله آخر غيره جل وعلا، وهو من حلّ فيه، وهذا كفر واضح، وهو يتنافى مع المستثنى منه في كلمة (لا إله إلا الله).

الجهة الثانية: أن كلمة التوحيد دلت على أن الإله هو فقط الله تبارك وتعالى، وهو جل وعلا متصف بالصفات الكهالية غير المتناهية، وتلك الصفات الكهالية غير المتناهية لا تتناسب مع صفات المخلوقين، من المشي في الأسواق، والأكل، والنوم، فكيف يُتصور أن الله تعالى يحل في إنسان أو يتحد معه، والحال أن هذا الاتحاد والحلول يلزم منه أن يتصف (الله) تبارك وتعالى بصفات المخلوقين من الأكل والشرب والنوم وما شابه، مما يعني أن القول بها يعني الكفر بالله تعالى ذي الصفات الكهالية غير المتناهية، والاعتقاد بأنه متصف بصفات المخلوقين.

قال السيد الشهيد تشن ما نصه: «أن الغلو تارة: يكون بلحاظ مرتبة الألوهية، وأخرى: بلحاظ مرتبة النبوة، وثالثة: بلحاظ شؤون أخرى من الشؤون المتصلة بصفات الخالق تعالى وأفعاله.

أما الغلو بلحاظ مرتبة الألوهية، فيتمثل تارة: في اعتقاد الشخص بأن من غلا في حقه هو الله تعالى. وأخرى: في اعتقاده بأنه غير الله الواجب الوجود، إلا أنه شريكه في الألوهية واستحقاق العبادة، إما بنحو عرضي أو بنحو طولي. وثالثة: في اعتقاده بحلول الله أو اتحاده مع ذلك الغير.

وكل ذلك كفر: أما الأول، فلأنه إنكار لله، وأما الثاني، فلأنه إنكار

للتوحيد وأما الثالث، فلأن الحلول والاتحاد مرجعها إلى دعوى ألوهية غير الله، لأنها بالنظر العرفي واسطتان في الثبوت، فينافي مع عقد المستثنى منه بحسب المدلول العرفي لشهادة أن (لا إله إلا الله)، بل ينافي مع عقد المستثنى أيضاً، لأن كلمة (الله) في عقد المستثنى بحسب مدلولها الارتكازي تشتمل على كثير من الصفات المنافية لأحوال من غلا في حقه، كالمشي في الأسواق والأكل والشرب».

الأمر الثالث: أما الغلو في مرتبة النبوة، فمصاديقه هي:

أ: الاعتقاد بأن شخصاً ما أفضل من النبي عَلَيْكَ، لا فرق في ذلك بين كونه إماماً أو شخصاً عادياً.

ب: الاعتقاد بأن ذلك الشخص هو الواسطة بين النبي من جهة، وبين الله تعالى من جهة أخرى.

ج: الاعتقاد بأن ذلك الشخص مساو للنبي عَنالًا.

وفي كل هذه الصور، يكون المعنى أن ذلك الشخص المغالى فيه غير مشمول لرسالة النبي عَلَيْهُ، لأنه إما أفضل أو مساو أو هو الواسطة بين النبي والسهاء، فلا تشمله الأحكام التكليفية التي يجيء بها النبي عَلَيْهُ، ولا يلزمه أن يمتثل أوامره عَلَيْهُ.

وكل ذلك كفر، لأنه ينافي الشهادة له عَلَيْكَ بأنه رسول الله، الذي يعني شموليته رسالته إلى جميع المكلفين من دون استثناء.

قال السيد الشهيد الصدر تتمن ما نصه: «وأما الغلو بلحاظ مرتبة النبوة، فيتمثل في اعتقاد المغالي بأن من غلا في حقه أفضل من النبي وأنه همزة الوصل بين النبي والله أو أنه مساو له على نحو لا تكون رسالة النبي بين الله والعباد شاملة له.

وكل ذلك يوجب الكفر، لمنافاته للشهادة الثانية بمدلولها الارتكازي في ذهن المتشرعة المشتمل على التسليم بأن النبي الله الله إلى جميع المكلفين من دون استثناء».

الأمر الرابع: وأما الغلو بلحاظ الصفات والأفعال:

فبيانه من خلال التالي:

أ/ أنه بمعنى نسبة صفة معينة، أو فعل معين، إلى شخص ما، بحيث تكون تلك الصفة والفعل على غير المستوى الواقعي لذلك الشخص.

ب/ هذه الصفات على نحوين: فمنها ما ثبت كونه من مختصات الباري جل وعلا، ومنها ما لا يكون كذلك.

ج/ فإن نُسب إلى شخص ما، صفة هي من النحو الأول، فهذا كفر، لأنه يدخل في إنكار الضروري، كما لو نسب لشخص أنه تم تفويض الأمور إليه على نحو الاستقلال عن الله تعالى، كالخلق والإحياء والإماتة وما شابه.

وإلا، فلا مشكلة فيه، كما لو أدّعي التفويض لكن لا بالاستقلال عن الله تعالى، وإنها بإذنه جل وعلا وتفويض منه وتوكيل، مع بقاء قدرة الله تعالى

على حالها، لا تنقص، ولا تُقيَّد، ولا تُحدَّد.

قال السيد الشهيد تتش ما نصه: «وأما الغلو بلحاظ الصفات والأفعال بمعنى نسبة صفة أو فعل لشخص ليس على مستواهما، فإن كان اختصاص تلك الصفة أو الفعل بالله تعالى من ضروريات الدين دخل في إنكار الضروري على الخلاف المتقدم فيه وإلا لم يكن كفرا».

ويدخل في الأول: ادعاء تفويض الأمر من الله تعالى لأحد من عباده، ونسبة الخلق، والإحياء، والإماتة، ونحو ذلك من أنحاء التدبير الغيبي لهذا العالم إلى أحد من الناس.

### الخطوة الرابعة:

#### تفصيل بعض دعاوى الغلو

ادعى الغلاة بعض المقالات لأهل البيت المالا مما تجاوزوا فيه الحد، والبعض منها صحيح في بعض مراتبه دون بعض، ونذكر هنا بعض تلك المقالات لنعرف حقيقة الحال فيها، بمعنى أننا سنذكر المقالات التي فيها غلو في أهل البيت المالات التي قيل بأنها من الغلو لنعرف حقيقة الحال فيها، وبعضها تقدم تفصيل الكلام فيه في المباحث السابقة، وبعضها لم يتقدم الحديث فيها، فسنفصل الحديث فيها إن شاء الله تعالى.

والمقالات الإحدى عشرة هي:

المقالة الثانية: أنهم علا النياء.

المقالة الثالثة: التفويض.

المقالة الرابعة: أنهم يعلمون الغيب.

المقالة الخامسة: تناسخ أرواحهم باللها.

المقالة السادسة: الإيحاء إليهم على اللهالية السادسة المالية ال

المقالة السابعة: أفضلية أهل البيت على الأنبياء.

المقالة الثامنة: العصمة.

المقالة التاسعة: العلم الخاص.

المقالة العاشرة: الولاية التكوينية للأئمة على الله المقالة

المقالة الحادية عشرة: الولاية التشريعية لأهل البيت علالها.

### المقالة الأولى: أنهم عليهم السلام آلهة.

كان محمّد بن نصير النميري يدّعي أنَّه رسول نبي، وأنَّ عليّ بن محمّد الله أرسله، وكان يقول بالتناسخ ويغلو في أبي الحسن ويقول فيه بالربوبية...(١١).

و... كَانَ مُحَمَّدُ بْنُ نُصَيْرِ النَّمَيْرِيُّ مِنْ أَصْحَابِ أَبِي مُحَمَّدٍ الْحُسَنَ فَلَمَّا وَيُ وَنَّ أَصْدَوْ النِّيَابَةَ لِصَاحِبِ الزَّمَانِ فَفَضَحَهُ اللهُ تَعَالَى بِهَا ظَهَرَ مِنْهُ مِنَ الْإِلْحَادِ وَالْغُلُوَّ وَالْقَوْلِ بِالتَّنَاسُخ وَقَدْ كَانَ (٢) يَدَّعِي أَنَّهُ رَسُولُ نَبِيٍّ، أَرْسَلَهُ عَلِيٌّ بْنُ مُحَمَّدٍ هَ وَيَقُولُ فِيهِ بِالرُّبُوبِيَّةِ، وَيَقُولُ بِالإَجَابَةِ (٣) لِلْمَحَارِم... (١).

وقال أبو نصر هبة الله بن محمّد بن أحمد الكاتب ابن بنت أمّ كلثوم بنت أبي جعفر محمّد بن عثمان العمري رضي الله عنه: إنّ أبا دلف محمّد بن مظفّر الكاتب كان في ابتداء أمره مخمّساً (٥) مشهوراً بذلك لأنّه كان تربية الكرخيين وتلميذهم وصنيعتهم وكان الكرخيون مخمّسة لا يشكّ في ذلك أحد من

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي: ٣٩٨/ رقم ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر إضافة: (أيضاً).

<sup>(</sup>٣) في المصدر: (بالإباحة).

<sup>(</sup>٤) الاحتجاج ٢: ٥٥٢ ذكر المذمومين/ ح ٣٤٨.

<sup>(</sup>٥) هم فرقة من الغلاة يقولون بألوهية أصحاب الكساء الخمسة: محمّد وعلي وفاطمة والحسن والحسين النّج بأنّهم نور واحد والروح حالّة فيهم بالسوية لا فضل لواحد على الآخر. راجع: الملل والنحل للشهرستاني ١١٥٥.

الشيعة، وقد كان أبو دلف يقول ذلك ويعترف به ويقول: نقلي سيّدنا الشيخ الصالح قدَّس الله روحه ونوَّر ضريحه عن مذهب أبي جعفر الكرخي إلى المذهب الصحيح يعنى أبا بكر البغدادي. (١).

وهذه واضحة البطلان، ولا تحتاج إلى تجشم عناء البحث، وقد تقدمت بعض النصوص الدالة على أن المعصوم تبرأ ولعن من ادعى فيهم ذلك.

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي: ٤١٤/ رقم ٣٩٠.

### المقالة الثانية: أنهم عليهم السلام أنبياء.

جاء في الاحتجاج: و...كَانَ مُحَمَّدُ بْنُ نُصَيْرِ النَّمَيْرِيُّ مِنْ أَصْحَابِ أَبِي مُحَمَّدٍ الخَّسَنِ فَلَمَّا تُوفِي النَّيَابَةَ لِصَاحِبِ الزَّمَانِ فَفَضَحَهُ اللهُ مُحَمَّدٍ الْحُسَنِ فَلَمَّا تُوفِي الْآيُابَةَ لِصَاحِبِ الزَّمَانِ فَفَضَحَهُ اللهُ تَعَالَى بِمَا ظَهَرَ مِنْهُ مِنَ الإِخْادِ وَالْغُلُوَّ وَالْقَوْلِ بِالتَّنَاسُخ وَقَدْ كَانَ (١) يَدَّعِي أَنَّهُ رَسُولُ نَبِيً الْهَوْرُ مِنْهُ عِنَ الإِخْادِ وَالْغُلُوَّ وَالْقُولِ بِالتَّنَاسُخ وَقَدْ كَانَ (١) يَدَّعِي أَنَّهُ وَسُولُ نَبِيًّ الْهُ مَا الإِخَابَةِ (٢) رَسُولُ نَبِيًّ الْرُسَلَةُ عَلِيُّ بْنُ مُحَمَّدٍ هَ وَيَقُولُ فِيهِ بِالرُّبُوبِيَّةِ، وَيَقُولُ بِالإِجَابَةِ (٢) لِلْمَحَارِم... (٣).

وهذه كسابقتها لا تحتاج إلى بحث لإثبات بطلانها، فإن القرآن الكريم صريح في أن النبي الأعظم عليه خاتم النبيين، فضلاً عن النصوص الروائية، من قبيل حديث المنزلة.

قال تعالى: ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ الله وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيها ﴾. (١)

<sup>(</sup>١) في المصدر إضافة: (أيضاً).

<sup>(</sup>٢) في المصدر: (بالإباحة).

<sup>(</sup>٣) الاحتجاج ٢: ٥٥٢ ذكر المذمومين/ ح ٣٤٨.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب ٤٠

#### المقالة الثالثة: التفويض.

تقدم الحديث بالتفصيل عن معاني التفويض ""، وتبين أن التفويض الذي يستلزم الشرك هو التفويض مع القول باستقلال الإمام عن الله تعالى، أما التفويض بإذنه جل وعلا، فلا مانع شرعياً ولا عقلياً منه، بل إنه مما دل الواقع والنصوص على تحققه في عالمنا، وقد ذكرنا في مباحث العدل الإلهي تفاصيل تلك النصوص، فراجع.

<sup>(</sup>١) المسألة الثالثة من مسائل بحث العدل الإلهي في الجزء الثاني (ص ٥٥١).

#### المقالة الرابعة: أنهم بعلمون الغيب.

فإنه من الغلو لو أدّعي استقلالهم فيه، وإلا، فلا مانع منه قرآنياً وروائياً، وقد تقدم الحديث بالتفصيل عنه في آخر مبحث الإمامة، وبالضبط في (التساؤل السادس: حول علم الأئمة على بالغيب)، وتقدم أن علمهم الله تعالى، وإنها هو بتعليم منه جل وعلا، وهذا لا يتنافى مع التوحيد، ولا يلزم منه الغلو.

### المقالة الخامسة: تناسخ أرواحهم عليهم السلام.

زعم بعض الغلاة أن أرواح أهل البيت الله تتناسخ فيها بينها، فمثلاً: كان محمّد بن نصير النميري يدّعي أنّه رسول نبي، وأنّ عليّ بن محمّد المسله، وكان يقول بالتناسخ ويغلو في أبي الحسن ويقول فيه بالربوبية...(١).

وفي الاحتجاج:...كَانَ مُحَمَّدُ بْنُ نُصَيْرِ النَّمَيْرِيُّ مِنْ أَصْحَابِ أَبِي مُحَمَّدٍ الْخُصَن فَلَا تُوفِي الاحتجاج النَّمَان فَلَا تُوفِي النَّيَابَةَ لِصَاحِبِ الزَّمَان فَفَضَحَهُ اللهُ تَعَالَى بِهَا ظَهَرَ مِنْهُ مِنَ الإِخْادِ وَالْغُلُوَّ وَالْقَوْلِ بِالتَّنَاسُخ وَقَدْ كَانَ (٢) يَدَّعِي أَنَّهُ رَسُولُ نَبِي مِنْ هُو مِنَ الإِخْادِ وَالْغُلُوَّ وَالْقَوْلِ بِالتَّنَاسُخ وَقَدْ كَانَ (٢) يَدَّعِي أَنَّهُ رَسُولُ نَبِي مِنْ الإِخْارِةِ (٣) نَبِي مُعَمَّدٍ فَي قُولُ فِيهِ بِالرَّبُوبِيَّةِ، وَيَقُولُ بِالإِجَابَةِ (٣) لِلْمَحَارِم... (١).

ومن ذلك ما فعله ابن أبي العزاقر من ادعائه أن روح رسول الله عليه انتقلت إلى بدن انتقلت إلى بعمد بن عثمان ، وروح أمير المؤمنين علي انتقلت إلى بدن الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح، وروح الزهراء الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح، فقد روى الشيخ في الغيبة قال: بين أبي جعفر العمري، الملقبة بالكبيرة، فقد روى الشيخ في الغيبة قال:

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي: ٣٩٨/ رقم ٣٧١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر إضافة: (أيضاً).

<sup>(</sup>٣) في المصدر: (بالإباحة).

<sup>(</sup>٤) الاحتجاج ٢: ٥٥٢/ ذكر المذمومين/ ح ٣٤٨.

...قالت الكبيرة عنى: وقد كنت أخبرت الشيخ أبا القاسم أنَّ أمّ أبي جعفر بن بسطام قالت لي يوماً وقد دخلنا إليها فاستقبلتني وأعظمتني وزادت في إعظامي حتَّى انكبَّت على رجلي تقبلها فأنكرت ذلك وقلت لها: مهلاً يا ستي (١) فإنَّ هذا أمر عظيم، وانكببت على يدها فبكت.

ثُمَّ قالت: كيف لا أفعل بك هذا وأنت مو لاتي فاطمة؟ فقلت لها: وكيف ذاك يا ستي؟ فقالت لي: إنَّ الشيخ\_يعني أبا جعفر محمّد بن علي خرج إلينا بالستر (٢)، قالت: فقلت لها: وما الستر؟ قالت: قد أخذ علينا كتهانه وأفزع إن أنا أذعته عوقبت، قالت: وأعطيتها موثقاً أنّي لا أكشفه لأحد واعتقدت في نفسي الاستثناء بالشيخ رضي الله عنه يعني أبا القاسم الحسين بن روح ...

قالت: إنَّ الشيخ أبا جعفر قال لنا: إنَّ روح رسول الله عَلَيْ انتقلت إلى أبيك، يعني: أبا جعفر محمّد بن عثمان ، وروح أمير المؤمنين علي انتقلت إلى بدن الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح، وروح مو لاتنا فاطمة الله انتقلت إليك فكيف لا أعظمك يا ستنا؟

فقلت لها: مهلاً لا تفعلي فإنَّ هذا كذب يا ستنا. فقالت لي: سرّ عظيم

فينظر لي النحاة بعين مقت وكيف وإنَّـنـي لزهير وقتي فلا لحـن إذا مـا قلت ستي بروحي من اسميها بستي يـرون بأنّني قـد قلت لحنا ولكن غـادة ملكت جهاتي

(٢) في المصدر: (السّر) وكذا في ما بعد.

<sup>(</sup>١) قال الفيروز آبادي: (وستى) للمرأة أي يا ست جهاتي، أو لحن والصواب سيّدتي. وقال الشارح: ويحتمل أنَّ الأصل سيّدتي فحذف بعض حروف الكلمة، وله نظائر قاله الشهاب القاسمي، وأنشدنا غير واحد من مشايخنا للبهاء زهير:

وقد أُخذ علينا أن لا نكشف هذا لأحد فالله الله فيَّ، لا يحلّ بي العذاب، ويا ستى لو[لا] حملتنى على كشفه ما كشفته لك ولا لأحد غيرك.

قالت الكبيرة أمّ كلثوم عنه فأخبرته بالقصّة وكان يثق بي ويركن إلى أبي القاسم بن روح رضي الله عنه فأخبرته بالقصّة وكان يثق بي ويركن إلى قولي فقال لي: يا بنية إيّاك أن تمضي إلى هذه المرأة بعدما جرى منها، ولا تقبلي لها رقعة إن كاتبتك، ولا رسولاً إن أنفذته إليك، ولا تلقاها بعد قولها، فهذا كفر بالله تعالى وإلحاد قد أحكمه هذا الرجل الملعون في قلوب هؤلاء القوم ليجعله طريقاً إلى أن يقول لهم بأن الله تعالى اتّحد به، وحلّ فيه، كما تقول النصارى في المسيح هو ويعدو إلى قول الحلاّج لعنه الله.

قالت: فهجرت بني بسطام، وتركت المضي إليهم ولم أقبل لهم عذراً ولا لقيت أُمّهم بعدها، وشاع في بني نوبخت الحديث فلم يبقَ أحد إلا وتقدَّم إليه الشيخ أبو القاسم وكاتبه بلعن أبي جعفر الشلمغاني والبراءة منه ومن يتولاه ورضى بقوله أو كلَّمه فضلاً عن موالاته.

ثُمَّ ظهر التوقيع من صاحب الزمان الله بلعن أبي جعفر محمّد بن عليّ والبراءة منه وممن تابعه وشايعه ورضي بقوله، وأقام على توليه بعد المعرفة بهذا التوقيع... (١).

وتنقل لنا بعض النصوص أن منهم من كانوا في زمن الأئمة على فقد جاء في رواية الإمام الرضاك مع المأمون العباسي أنه: قال المأمون: يا أبا

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسى: ٣٧٨/ رقم ٣٧٨.

الحسن، فم تقول في القائلين بالتناسخ؟ فقال الرضا على: من قال بالتناسخ فهو كافر بالله العظيم، مكذّب بالجنة والنار. (١)

إن هذا النص يكفينا للقول ببطلان التناسخ وكفر من يقول به تعبداً، ولكن، ولزيادة الإيضاح، ولذكر الدليل العقلي -بالإضافة إلى التعبدي- نذكر البحث التالى(٢):

### بحث إجمالي في التناسخ

عادة ما يطرح العلماء هذا البحث ذيل البحث عن المعاد الجسماني، إذ قد يُقال: إن انتقال الروح من البدن الدنيوي إلى البدن الأخروي، هو نوع من التناسخ.

والبعض يذكره عند الحديث عن عالم الذر، إذ يُقال: إن القول بوجود الأرواح في عالم الذر، ثم انتقالها إلى البدن في الدنيا، هو نوع من التناسخ.

ويمكن أن يُذكر أيضاً في بحث الغلو، إذ إن البعض غالى في أهل البيت البيت وقال بأن أرواحهم تتناسخ فيها بينها، أو لعل البعض يقول بتناسخها إلى أبدان غيرهم.

لذا اقتضى بيان حقيقة الحال في التناسخ إمكاناً ووقوعاً وأدلة بطلانه.

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضاك للشيخ الصدوق ج٢ ص ٢١٨.

<sup>(</sup>٢) مستفاد من كتاب: علم النفس الفلسفي لآية الله الشيخ غلام رضا فياضي، تقرير سماحة الأستاذ السيد جعفر الحكيم، الدروس: (٥١) إلى ٦٩).

#### التناسخ لغة:

بمعنى الإزالة، يقال: نسخت الشمس الظلَّ إذا أزالته، ونسخ الشيبُ الشيابَ.

ويأتي بمعنى النقل، فيقال: نسختُ الكتاب، إذا نقلته حرفاً بحرف.

### التناسخ اصطلاحاً:

التناسخ مشترك لفظي بين معانٍ عديدة، وهي:

### المعنى الأول: التناسخ الملكوتي:

وهو تمثّل الإنسان بشكل مثالي متناسب مع أعماله وملكاته ونواياه، أو قل: هو تجسّم وتمثّل الإنسان بصورة الملكات والأعمال، فالمتّقي العادل يتجسّم بصورة وشكل مَلَك، والفاسق يتمثّل بصورة حيوان بهيمة وهكذا.

# وبعبارة ثانية: يمكن القول: إنّ للإنسان بدنين:

الأوّل: البدن المادّي المتعارف.

والثاني: البدن المثاني، أي الذي يحمل بعض خواصّ المادّة، من الطول والعرض والعمق، دون آثار المادة، من الثقل والصلابة وما شابه، أشبه شيء بصورة الإنسان في المرآة، وهذا البدن هو ما يُعدّ له عملُ الإنسان ونيّته. فهو في أوّل حياته بشكل إنسان وباطنه أيضاً إنسان، ولكن بالأعمال الّتي يقوم بها يتبدّل باطنه إلى صورة حيوان -إن كانت أعماله ونيته سيئة - أو مَلَك -إن كانت أعماله ونيته صالحة -.

وقد ذكر صدر المتألهين أنّ الجميع قبل هذا المعنى من التناسخ، وأنّه ثابت بالنقل والكشف والبرهان.

و التمثّل والتناسخ الملكوتي له نحوان:

## النحو الأول: تناسخ ملكوتي مع انقلاب البدن المادّي.

كَمَا فِي مثل قوله تعالى فِي أصحاب السبت: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خاسِئِينَ ﴾. (١)

إنّ ظاهرهم كانوا بشراً، ولكن بواطنهم كانت قردة، ثمّ انقلبت أبدانهم المادّية على شكل الباطن، فظاهر الآية أن نفس البدن انقلب، من دون انتقال النفس عنه، والشاهد هو كلمة (كُونُوا) أي إن بواطنهم تقولبت بشكل القردة، والله تعالى أمر أن يكون ظاهرهم كباطنهم.

### النحو الثاني: تناسخ ملكوتي من دون انقلاب في ظاهر البدن.

وقد أشار القرآن الكريم إلى العديد من هذه الصور، من قبيل: ﴿الَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا﴾.(٣)

<sup>(</sup>١) البقرة ٦٥.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) النساء ١٠.

﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ. وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثُلِ الْغَاوِينَ. وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثُلِ الْغَاوِينَ كَلَّهُ الْعَلْمِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾. (١)

﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعُيُنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلُمُمْ أَضَلُّ أَعْيُنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلُمُمْ أَضَلُّ أَوْلَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ ﴾. (٢)

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آَمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحُمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ الله تَوَّابٌ رَحِيمٌ ﴾ (٣)

﴿مَثَلُ الَّذِينَ مُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَخْمِلُ أَسْفَارًا بِئْسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ واللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِينَ ﴾. (١٠)

## المعنى الثاني: التناسخ المُلْكي:

وهو المقصود بالبحث هنا، وهو بمعنى:

انتقال النفس من بدن مادي، إلى بدن مادي آخر، بحيث تستكمل بالبدن

<sup>(</sup>١) الأعراف ١٧٥ و ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) الحجرات ١٢.

<sup>(</sup>٤) الجمعة ٥.

الثاني كما كانت تستكمل بالبدن الأول، وهكذا تنتقل إلى بدن ثالث بموت البدن الثاني...

وهذا المعنى ينقسم إلى:

# ١/ التناسخ بالمعنى الأخص، ويسمّى النسخ.

وهو انتقال النفس من بدن إنسان إلى بدن إنسان آخر.

## ٢/ التماسخ: ويسمّى المسخ.

وهو انتقال النفس من بدن إنسان إلى بدن حيوان نتيجة مخالفاته وفعله المعصدة.

## ٣/ التفاسخ: ويسمّى الفسخ.

وهو انتقال النفس الدنيئة من بدن إنسان إلى جسم نباتي فيصير صورة النبات.

## ٤/ التراسخ:

وهو انتقال النفس الدنيئة إلى جسم جماد.

# تقسيم آخر للتناسخ الملكي:

## ١/ نزولي:

مثل انتقال النفس من بدن إنسان إلى بدن حيوان، أو من بدن حيوان إلى جسم نباتي.

### ٢/ صعودي:

مثل انتقال النفس من بدن حيوان إلى إنسان.

## ٣/ غيرهما:

وهو انتقال النفس من بدن إلى بدن مشابه للأوّل؛ كالانتقال من بدن إنسان.

### الأراء في التناسخ الملكى:

اختلفت الآراء فيه على أقوال:

القول الأول: إنه باطل مطلقاً وبجميع أقسامه.

القول الثاني: إنه حق مطلقاً وواقع بجميع أقسامه.

القول الثالث: إن الحق من أقسامه هو التناسخ النزولي فقط، لأن النفس التي تعمل الأعمال الدنيئة، فإنها لا تتحرر بالموت، وإنها تعاقب، وعقوبتها تكون بسجنها في أبدان أدون من البدن الأول.

وبعبارة أخرى: أنّ الروح أوّل ما توجد فإنها توجد كإنسان، فإذا لم تستفد من الفرصة لتطهير نفسها من خلال اكتساب الفضائل واجتناب الرذائل، حينها تتنزّل فتتعلّق ببدن حيوان أو نبات أو جماد حسب ما يناسب أعمالها التي اكتسبتها باختيارها.

وهذا يعني: أنه لا يمكن أن تتحقّق الروح ابتداءً في الحيوان، وإنّما تتحقّق أولاً في الإنسان، والإنسان هو مصنع توليد الحيوان، مما يعني: أنّ الحيوانات

الموجودة في عالمنا هي عبارة عن أبدان حيوانيّة تعلّقت بها أرواح إنسانيّة؛ فالروح أوّل ما توجد هي وجود متعال، ومن ثَمَّ فليس هناك بدن مستعدّ لها إلاّ البدن الإنساني، ولكنّها بأعها الرديّة تأخذ شكلاً حيوانياً وتهبط، فيكون بدن الحيوان قابلاً لها، فتنتقل إلى البدن الحيواني المتناسب مع الشكل الّذي اقتبسته، وربها تهبط إلى بدن نباتي أو جمادي.

القول الرابع: إن الحق منها هو التناسخ الصعودي فقط، بحجة أن الروح الإنسانية لا توجد دفعة واحدة في الإنسان، وإنها لابد أن توجد بالتدريج، فتبدأ بمرتبتها الجهادية، حيث تكون في بدن جماد، ثم تتكامل لتكون نباتية في بدن نبات، فحيوانية في بدن حيوان، وانتهاء بالإنسانية في بدن إنسان، فهي بالتكامل تصل إلى مرحلة التعلق بأبدان إنسانية.

والحق، هو البطلان.

أدلة بطلان التناسخ(١)؛

الدليل الأول: للمشاء:

إن المشاء يبنون على أن النفس تحدث بحدوث البدن، لا قبله، بمعنى أنه عندما يحدث البدن ويُخلق، فبنفس اللحظة تحدث وتوجد النفس، وإلا، أي لو كانت النفس موجودة قبل البدن، للزم أن تكون النفس معطلة، إذ إنها إنها تفعل بواسطة البدن، فمن دونه تكون معطلة.

<sup>(</sup>١) عند إطلاق التناسخ يقصد منه الملكي لا الملكوتي، وسيتم عرض الأدلة من دون نقاش، فيترك النقاش لمرحلة أعلى.

وهذا يعنى: أنه عندما يحدث بدنٌ ما، فإن له نفساً واحدة تحدث بحدوثه.

ولكن التناسخ يقول: إنه سيكون لهذا البدن نفس أخرى جاءته من بدن آخر.

وعليه، فيلزم أن يكون لبدن واحد نفسان.

وهو خلاف الوجدان، لأننا نحس بأن لنا نفساً واحدة لا غير.

# الدليل الثانى: لصدر المتألهين:

استحالة الرجوع من القوة إلى الفعل.

ىيانە:

١ - القوة بمعنى الفقدان، والفعل بمعنى الوجدان.

٢ - إن النفس تتحرك بالحركة الجوهرية. (وقد تقدم معناها في أدلة التوحيد، في دليل الحركة بالتحديد).

٣ - إن الحركة الجوهرية ذاتية، بمعنى أنها لا تحتاج إلى فاعل من خارج الندات، فهي للنفس كالناطق للإنسان، فلا يمكن أن تتخلف الحركة الجوهرية عن النفس.

٤ - وهذه الحركة الذاتية معناها وحقيقتها هو الخروج من القوة إلى الفعل، من الفقدان إلى الوجدان.

وهذا قانون عقلي لا يختلف ولا يتخلف، وإلّا - أي لو انعدمت الحركة،

أو كانت عكسية من الفعل إلى القوة - للزم تخلف الذاتي عن الذات، وسلب الذاتي عن الذات، وهو محال، كسلب الناطق عن الإنسان المحال.

٥ - التناسخ يعني بوضوح: أن النفس الإنسانية بعد أن تقطع شوطاً تكاملياً بحركتها الجوهرية - بحيث تحصل على كالات متعددة - بعد ذلك تُنسخ، فترجع إلى بدن جديد (نطفة مثلاً)، وهذا معناه أنها سترجع إلى القوة بعد أن كانت بالفعل، وقد ثبت أنه محال.

## النتيجة من كل ما تقدم:

١/ أن التناسخ -بمعنى انتقال النفس من بدن إلى آخر- باطل.

٢/ وأما المعاد الجسماني فلا مانع منه، لأنه ليس انتقالاً للنفس من بدن إلى
 آخر، وإنها هي ترجع إلى نفس بدنها.

وقد دلت النصوص الدينية على المعاد الجسماني، مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِنا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ ناراً كُلَّما نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْناهُمْ جُلُوداً غَيْرَها لِيَذُوقُوا الْعَذابَ إِنَّ اللهَ كانَ عَزيزاً حَكِيماً ﴾.(١)

وقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾(٢)

وغيرها من النصوص المذكورة في علم الكلام عند الاستدلال على المعاد

<sup>(</sup>١) النساء: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) فصلت: ٢١.

الجسماني.

٣/ ونفس الكلام يقال في عالم الذر، فإن النفس تعلقت فيه بالبدن، ثم انفصلت عنه، ثم عادت إلى نفس البدن لا غيره.

٤/ والحال فيهما يشبه حالة النوم، فإنه الروح تخرج من البدن وتعود إليه نفسه، قال تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ﴾(١)

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٦٠.

#### المقالة السادسة: الإيحاء إليهم عليهم السلام.

جاء في بعض النصوص الروائية ما يُفهم منه أن أهل البيت على كان يوحى إليهم، أو قل: تنزل عليهم الملائكة، وهو ما قد يتوهم بعضٌ فيه شبهة الغلو، وحتى تتضح المسألة نذكر أمرين:

الأمر الأول: بعض النصوص الدالة على الإيحاء لأهل البيت على الأمر

إن النصوص الواردة في هذا المعنى كثيرة، نذكر منها التالي:

## النص الأول:

ما ورد من أن الملائكة كانت تحدث السيدة الزهراء الله من قبيل ما روي عن إسحاق بن جعفر بن محمد بن عيسى بن زيد بن علي قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: «إنها سُميت فاطمة الله مريم عنت عمران فتقول: يا فاطمة، إن تهبط من السهاء فتناديها كها تنادي مريم بنت عمران فتقول: يا فاطمة، إن الله اصطفاك وطهرك واصطفاك على نساء العالمين يا فاطمة اقتتي لربك واسجدي واركعي مع الراكعين، فتحدثهم ويحدثونها، فقالت لهم ذات ليلة: أليست المفضلة على نساء العالمين مريم بنت عمران؟ فقالوا: إن مريم كانت سيدة نساء عالمها، وان الله جعلك سيدة نساء عالمك وعالمها، وسيدة نساء عالمها، وسيدة نساء

## الأولين والآخرين».(١)

# النص الثاني:

ما روي عن أبي بصير أن أبا عبد الله قال له: «وإن عندنا لمصحف فاطمة على الله قال له: «وإن عندنا لمصحف فاطمة على الله قد مثل قرآنكم هذا ثلاث مرات، والله ما فيه من قرآنكم حرف واحد، إنها هو شيء أملاها الله تعالى وأوحى إليها..».(٢)

### النص الثالث:

عنْ أَبِي عُبَيْدَةَ قَالَ: «سَأَلَ أَبَا عَبْدِ الله ﴿ يَعْضُ أَصْحَابِنَا عَنِ الْجُفْرِ. فَقَالَ ﴿ يَعْضُ أَصْحَابِنَا عَنِ الْجُفْرِ. فَقَالَ ﴿ يَعْضُ أَوْ وَ مَمْلُو اللَّهِ عَلْماً. قَالَ لَه: فَالْجَامِعَةُ ؟ قَالَ ﴿ تَلْكَ صَحِيفَةٌ طُولُما سَبْعُونَ ذِرَاعاً فِي عَرْضِ الأَدِيمِ مِثْلُ فَخِذِ الْفَالِجِ (٣)، فِيهَا كُلُّ مَا يُحْتَاجُ النَّاسُ إِلَيْه، ولَيْسَ مِنْ قَضِيَّةٍ إِلَّا وهِيَ فِيهَا، حَتَّى أَرْشُ الْخُدْشِ.

قَالَ: فَمُصْحَفُ فَاطِمَةَ عَالَيْ ؟ قَالَ: فَسَكَتَ عَ طُويلاً ثُمَّ قَالَ:

إِنَّكُمْ لَتَبْحَثُونَ عَمَّا تُرِيدُونَ وعَمَّا لَا تُرِيدُونَ، إِنَّ فَاطِمَةَ اللَّهِ مَكَثَتْ بَعْدَ رَسُولِ الله عَلَى خَسْنَةً وسَبْعِينَ يَوْماً، وكَانَ دَخَلَهَا حُزْنٌ شَدِيدٌ عَلَى أَبِيهَا، وكَانَ جَبْرَئِيلُ هَ يَأْتِيهَا فَيُحْسِنُ عَزَاءَهَا عَلَى أَبِيهَا، ويُطَيِّبُ نَفْسَهَا، ويُخْبِرُهَا عَنْ جَبْرَئِيلُ هَ يَكْبُرُهَا بَا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرِّيَتِهَا، وكَانَ عَلِيُّ هَا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرِّيَتِهَا، وكَانَ عَلِيُّ هَا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرِّيَتِهَا، وكَانَ عَلِيُّ هَا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرِّيَّتِهَا، وكَانَ عَلِيُّ هَا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرِّيَتِهَا، وكَانَ عَلِيُّ هَا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرِّيَّتِهَا، وكَانَ عَلِيُّ هَا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرِّيَّةٍ هَا وَكُانَ عَلِيُّ اللهِ يَوْفَعَلَا مِا يَكُونُ بَعْدَهَا فِي ذُرِّيَّةً هَا وَكَانَ عَلِيُّ هَا لِهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْعِيْنَ عَلَى أَنِهُ عَلَيْكُ اللهَ يَعْدَيْهُا فَي فَيْ يَعْهَا وَمَكَانِهِ مِلْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ فَيْ عَلَاهُا عَلَى أَبِيهَا وَمَكَانِهِ مَا عَلَى أَلَيْعُولُ مُعْلَقَالِهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى أَنِهُ عَلَى أَنْ عَلِيْكُ فَلَانَ عَلِيْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ لَا يَعْلَقُ الْعَلَاقُولُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ لَا عَلَى الْعَلَقَالَ عَلَى اللَّهُ عَلَى أَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ لَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى الْعَلَقَالِهُ عَلَى أَنْ عَلَى الْعِلْمُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى أَلَا لِلْكَالِقَالَالَهُ عَلَى أَلَالَالَهُ عَلَى أَلَالَهُ عَلَى أَلَالَالَهُ عَلَى أَلَالَالَهُ عَلَى أَلَالَهُ عَلَى أَلَالَالِهُ عَلَى أَلَالَالَهُ عَلَ

<sup>(</sup>١) علل الشرائع للشيخ الصدوق ج١ ص ١٨٢ (باب ١٤٦ ح١).

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات للصفار ص ١٧٢ ب ١٤ ح٣.

<sup>(</sup>٣) الأديم: الجلد. والفالج: الجمل العظيم ذو السنامين. [هامش المصدر].

# فَهَذَا مُصْحَفُ فَاطِمَةَ عِلَيْهِ ١٠٠.

# النص الرابع:

عن يَحْيَى بْن عَبْدِ اللهُ أَبِي الْحَسَنِ صَاحِبُ الدَّيْلَمِ (٢) قَالَ: «سَمِعْتُ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ عَلَى بْنَ مُحَمَّدٍ عَلَى اللهِ يَقُولُ - وعِنْدَه أَنَاسُ مِنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ -: عَجَباً لِلنَّاسِ أَنَّهُمْ أَخُذُوا عِلْمَهُمْ كُلَّه عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَى فَعَمِلُوا بِهِ وَاهْتَدَوْا، ويَرَوْنَ أَنَّ أَهْلَ بَيْتِهِ أَخُذُوا عِلْمَهُمْ كُلَّه عَنْ رَسُولِ اللهِ عَنْ مَنَازِلِنَا نَزَلَ الْوَحْيُ، ومِنْ عِنْدِنَا لَمُ عَلَمُوا وَاهْتَدَوْا وَجَهِلْنَا نَرْلَ الْوَحْيُ، ومِنْ عِنْدِنَا خَرَجَ الْعِلْمُ إِلَيْهِمْ، أَفَيرَوْنَ أَنَّهُمْ عَلِمُوا وَاهْتَدَوْا وَجَهِلْنَا نَحْنُ وَضَلَلْنَا؟! إِنَّ هَذَا لُحَالٌ». (٣)

### النص الخامس:

عَنِ الْحُكَمِ بْنِ عُتَيْبَةَ قَالَ: "لَقِي رَجُلُ الْحُسَيْنَ بْنَ عَلِيًّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَهُوَ يُرِيدُ كَرْبَلَاءَ، فَدَخَلَ عَلَيْه فَسَلَّمَ عَلَيْه، فَقَالَ لَه الْحُسَيْنُ ﴿ مِنْ أَي لَا اللَّهُ وَقَةِ، لَوْ اللهِ يَا أَخَا أَهْلِ الْكُوفَةِ، لَوْ اللهِ يَا أَخَا أَهْلِ الْكُوفَةِ، لَوْ لَلْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى جَدِّي، لَقِيتُكَ بِاللَّهِ عَلَى جَدِّي، وَنُزُولِه بِالْوَحْيِ عَلَى جَدِّي، لَقَيتُكَ بِاللَّهِ عَلَى جَدِّي مِنْ دَارِنَا، ونُزُولِه بِالْوَحْيِ عَلَى جَدِّي، يَا أَخَا أَهْلِ الْكُوفَةِ، أَفَمُسْتَقَى النَّاسِ الْعِلْمَ مِنْ عِنْدِنَا فَعَلِمُوا وَجَهِلْنَا؟! هَذَا يَا أَخَا أَهْلِ الْكُوفَةِ، أَفَمُسْتَقَى النَّاسِ الْعِلْمَ مِنْ عِنْدِنَا فَعَلِمُوا وَجَهِلْنَا؟! هَذَا لَا يَكُونُ ﴾. (٤)

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ٢٤١ بَابٌ فِيه ذِكْرُ الصَّحِيفَةِ والجَّفْرِ والجَّامِعَةِ ومُصْحَفِ فَاطِمَةَ عَالَيَه - ح٥.

<sup>(</sup>٢) الظاهر هو يحيى بن عبد الله بن الحسن كما في كتب الرجال. [هامش المصدر].

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج ١ ص ٣٩٨ بَابُ أَنَّ مُسْتَقَى الْعِلْم مِنْ بَيْتِ آلِ مُحُمَّدٍ السَّاسَ ح ١٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ج ١ ص ٣٩٨ و ٣٩٩ بَابُ أَنَّ مُسْتَقِّى الْعِلْم مِنْ بَيْتِ آلِ مُحُمَّدٍ عَلَيْهِ ح٢.

### النص السادس:

ما روي في أنه يوحى إلى الإمام المهدي ، من قبيل ما روي عن الإمام الباقر في أنه قال: «يملك القائم ثلاث مائة سنة، ويزداد تسعاً كما لبث أهل الكهف في كهفهم. يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً، فيفتح الله له شرق الأرض وغربها، ويقتل الناس حتى لا يبقى إلّا دين محمد (ويسير) بسيرة سليمان بن داود، ويدعو الشمس والقمر فيجيبانه، وتطوى له الأرض، ويوحى إليه فيعمل بالوحى بأمر الله تعالى». (١)

### الأمر الثاني: أنواع الوحي، ومعناه في أهل البيت على الله المرادة المراد

عندما نتبع آيات القرآن الكريم والنصوص الروائية، نجد أن للوحي استعالات عديدة، نذكر منها هنا أربعة:

### الاستعمال الأول: الوحي الرسالي:

وهو الوحي الذي ينزل على الأنبياء والرسل بالخصوص، وهو من المفاصل الأساسية لكونهم أنبياء، وهم في هذه الحال يرون الملك ويسمعون كلامه.

وهذا المعنى هو ما تشير إليه الآية الكريمة: ﴿اتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ﴾..(٢)

وهذا المعنى خاص بالأنبياء فقط، وهو الذي انقطع باستشهاد النبي (١) بحار الأنوار للعلامة المجلسي: ج٥٠، ص٣٩٠.

(٢) العنكبوت ٥٤.

الأكرم عَيَّا ، وهو مقتضى كونه عَيَّا خاتم النبيين، بالإضافة إلى تصريح حديث المنزلة بذلك «إلا أنه لا نبي بعدي» وتصريح بعض الروايات بذلك، من قبيل «ولا نبى بعد نبينا» كما سيأتي إن شاء الله تعالى.

وهذا لا يدّعيه أحد من الشيعة في أهل البيت الله من الغلو المنهي عنه كما تقدم.

### الاستعمال الثاني: الوحي التكويني.

استعمل القرآن الكريم الوحي بمعنى تنظيم السنن الكونية في عالم الوجود، أو قل: بمعنى وضع الأنظمة والقوانين التي تحكم عالم الوجود التكويني، من قبيل قوله تعالى: ﴿فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى التَكويني، من قبيل قوله تعالى: ﴿فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَلِيم ﴾..(١)

## الاستعمال الثالث: الوحي الغريزي.

بمعنى ما أو دعه الله تعالى في بعض المخلوقات من النظام الداخلي لديها، الذي يجعلها تهتدي لعيشها، وبناء بيوتها، ورعاية صغارها، وما شابه، ومن ذلك ما جاء في شأن النحل، قال تعالى: ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ. ثُمَّ كُلِي مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي مِنْ الْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ. ثُمَّ كُلِي مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي مِنْ الْجَبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ. ثُمَّ كُلِي مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي مُنْ الْجَبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ. ثُمَّ كُلِي مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي مُنْ اللَّهُ فَيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِللَّاسِ إِنَّ فِي اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ لِللَّاسِ إِنَّ فِي اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ لِي مِنْ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِلللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِلُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْلَى الللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللْمُعْلِقُ الللْمُ اللْمُؤْمِنِهُ الللْمُونِ اللْمُؤْمُ اللللَّهُ اللللِّهُ اللللْمُ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ اللللْمُؤْمِ اللللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمُ الللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ الل

<sup>(</sup>١) فصلت ١٢.

# ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴿ . (١)

### الاستعمال الرابع: الوحي بمعنى التحديث، أو الإلهام والإلقاء.

وهو الوحي الذي يكون للبشر، رجالاً ونساءً، من دون أن يكون الموحى اليه نبياً، وهذا لا مانع منه في حد نفسه، خصوصاً وأن العبد المؤمن يمكنه أن يتسامى في مراتب الكمال الوجودي، ليصل إلى مراتب يكون فيها مخدوماً للملائكة.

وهذا المعنى من الوحي هو ما يُطلق عليه بالتحديث، أو الإلهام، أو الإلهام، أو الإلهاء في الروع، أو النكت في القلب، ما شئت فعبّر، وقد شهد القرآن الكريم على ثبوت هذا المعنى لغير الأنبياء، إذ هذا المعنى هو الذي كان عند أم النبي موسى الله الله المعنى قال تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضَعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمِّ ﴾. (٢).

وهو الذي كان عند السيدة مريم الله قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمُلائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ الله اصْطَفَاكِ وَطَهَركِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ﴿ يَا مَرْيَمُ اقْتُتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِي وَارْكَعِي مَعَ الرَّاكِعِينَ. ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْعَيْبِ نُوحِيهِ اقْتُتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِي وَارْكَعِي مَعَ الرَّاكِعِينَ. ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْعَيْبِ نُوحِيهِ النَّنْ وَمَا كُنْتَ لَدَيْمِ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلَامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْمِ إِذْ يَلْقُونَ أَقْلَامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْمِ إِذْ يَلْتُونَ اللهَ يَبَشُرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ اسْمُهُ السِيحُ يَخْتَصِمُونَ ﴿ إِذْ قَالَتِ اللّهُ لِكِنَةَ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ اسْمُهُ السِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمِنَ اللّهَ يَبَشِرُكِ وَيُكَلّمُ النَّاسَ فِي عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيهًا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَمِنَ اللّهَ يَبَشِرُكُ وَيُكَلّمُ النَّاسَ فِي

<sup>(</sup>١) النحل ٦٨ و ٦٩.

<sup>(</sup>٢) القصص: ٧.

# المُهْدِ وَكَهْلًا وَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴾. (١)

وبنفس المعنى جاء الوحي للحواريين، قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحُوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي قَالُوا آَمَنَّا وَاشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾..(٢)

وهذا المعنى هو ما نقوله في أهل البيت الله ولا مانع شرعياً ولا عقلياً منه، ولا يستلزم الغلو، ولا ادعاء نبوة، ولا غيرها من المحذورات الشرعية والدينية.

وقد نصت الروايات على تسمية أهل البيت اللحدّثين، والتي أشارت إلى الوحى إليهم بهذا المعنى، نذكر منها النصوص التالية:

## النص الأول:

عن الإمام زين العابدين الله قال: كَانَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبِ اللهِ مُحَدَّثًا. (٣)

## النص الثاني:

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ اللَّهِ يَقُولُ: الأَئِمَّةُ عُلَمَاءُ صَادِقُونَ مُفَهَّمُونَ مُحَدَّثُونَ. (١)

### النص الثالث:

عَنْ مُمْرَانَ بْنِ أَعْيَنَ قَالَ: قَالَ أَبُو جَعْفَرِ ﷺ: إِنَّ عَلِيًّا ﷺ كَانَ مُحَدَّثًا.

<sup>(</sup>١) آل عمر ان ٤٢ – ٤٦.

<sup>(</sup>٢) المائدة ١١١.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٧٠ بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ عَلَيْ مُحُدَّثُونَ مُفَهَّمُونَ ح٢.

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٧١ بَابُ أَنَّ الأَثِمَّةَ عَلَيْكَ مُخَدَّتُونَ مُفَهَّمُونَ ح٣.

عن ضريس قال: «كنت أنا وأبو بصير عند أبي جعفر ، فقال له أبو بصير: بها يعلم عالِمُكم؟ قال : إن عالِمَنا لا يعلم الغيب، ولو وكله الله إلى نفسه لكان كبعضكم، ولكن يُحدَّث في ساعة بها يحدث في الليل، وفي ساعة بها يحدث في النهار، الأمر بعد الأمر، والشيء بعد الشيء بها يكون إلى يوم القيامة». (٢)

## النص الخامس:

وقيل لأبي عبد الله عنه: ﴿إِذَا سُئلت كيف تجيب؟ قال: إلهام وسماع، وربما

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٧١ بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ ع مَحُدَّثُونَ مُفَهَّمُونَ ح٥.

<sup>(</sup>٢) الخرائج والجرائح لقطب الدين الراوندي ج٢ ص ٨٣١ و ٨٣٢ ح ٤٧.

كانا جميعاً».(١)

### النص الساس:

عن أبي بصير عن أبي عبد الله الله قال: «كان علي محدّثاً، وكان سلمان محدثاً. قال: قلت: فما آية المحدَّث؟ قال في تأتيه ملك فينكت في قلبه كيت وكيت». (٢)

## النص السابع:

عن الحرث بن المغيرة النضري قال: قلت لأبي عبد الله ما علم عالم عن الحرث بن المغيرة النضري قال: قلت لأبي عبد الله علم عالم محلم جملة، يُقذف في قلبه ويُنكت في أُذنه؟ قال: فقال علم وحيٌّ كوحي أم موسى». (٣)

## النص الثامن:

عَنْ عَلِيٍّ السَّائِيِّ، عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الأَوَّلِ مُوسَى فَالَ: «قَالَ فَ مَبْلَغُ عِلْمِنَا عَلَى ثَلَاثَةِ وُجُوه: مَاضٍ وغَابِرٍ وحَادِثٍ، فَأَمَّا الْمَاضِي فَمُفَسَّرٌ، وأَمَّا الْغَابِرُ فَمَزْ بُورٌ، وأَمَّا الْحَادِثُ فَقَذْفٌ فِي الْقُلُوبِ ونَقْرٌ فِي الأَسْمَاعِ، وهُوَ أَفْضَلُ عِلْمِنَا، ولَا نَبِيَّ بَعْدَ نَبِيِّنَا». (٤)

<sup>(</sup>۱) الأمالي للشيخ الطوسي ص ٤٠٨ ح ٩١٦ / ٦٤.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات للصفار ص ٣٤٢ ب٦ ح٤.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات للصفار ص ٣٣٧ ب٣ ح١٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٦٤ بَابُ جِهَاتِ عُلُوم الأَئِمَّةِ عَلَيْ - ح ١.

عن عبد الله بن بكير، قال: قلت لأبي عبد الله عن الخبرني أبو بصير أنه سمعك تقول: لولا أنا نزاد لأنفدنا؟ قال: نعم. قال: قلت: تزدادون شيئاً ليس عند رسول الله عليه فقال: لا، إذا كان ذلك كان إلى رسول الله عليه وحياً، وإلينا حديثاً». (٢)

وهذا النص واضح جداً في أن المقصود بالوحي إليهم علاله هو التحديث، لا الوحى الرسالي.

فائدة: في ذكر رواية جامعة في معاني الوحي في القرآن.

من الروايات الجامعة في تعداد استعمالات الوحي، ما روي عن الصادق في قال: «قال أمير المؤمنين حين سألوه عن لفظ الوحي في كتاب الله تعالى فقال في: منه وحي النبوة، ومنه وحي الالهام، ومنه وحي الإشارة، ومنه وحي أمر، ومنه وحي كذب، ومنه وحي تقدير، ومنه وحي خبر، ومنه وحي الرسالة فأما تفسير وحي النبوة والرسالة: فهو قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحِ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ

<sup>(</sup>١) شرح أصول الكافي للمولى محمد صالح المازندراني ج٦ ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) الامالي للشيخ الطوسي ص ٤٠٩ ح ٩١٩ / ٦٧.

# وَإِسْمَاعِيلَ ﴿ .(١)

وأما وحي الالهام، فهو قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتاً وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾. (٢)

ومثله قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى أُمِّ مُوسَى أَنْ أَرْضَعِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي الْيَمِّ ﴾. (٣).

وأما وحي الإشارة فقوله تعالى: ﴿فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾(٤) أي أشار إليهم؛ لقوله تعالى: ﴿أَلاَّ تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلاَثَةَ أَيَّام إلاَّ رَمْزاً ﴾(٥).

وأما وحي التقدير فقوله تعالى: ﴿وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاء أَمْرَهَا﴾ (٢) ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا ﴾ (٧).

وأما وحي الأمر فقوله سبحانه: ﴿وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحُوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي﴾ (^).

<sup>(</sup>١) النساء: ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٦٨.

<sup>(</sup>٣) القصص: ٧.

<sup>(</sup>٤) مريم: ١١.

<sup>(</sup>٥) آل عمران: ٤١.

<sup>(</sup>٦) فصلت: ١٢.

<sup>(</sup>۷) فصلت: ۱۰.

<sup>(</sup>٨) المائدة: ١١١.

وأما وحي الكذب فقوله ﴿ شَيَاطِينَ الْأُنْسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْض ﴾ (١).

وأما وحي الخبر فقوله سبحانه: ﴿وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ الصَّلاَةِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾. (٢)». (٣)

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١١٢.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار للعلامة المجلسي ج٠٩ ص ١٦ و ١٧.

#### المقالة السابعة: أفضلية أهل البيت عليهم السلام على الأنبياء.

ربها يظهر من البعض الإشكال على شيعة أهل البيت على بأنهم يغالون فيهم بحيث يعتبرونهم أفضل من الأنبياء، وربها يجعلونهم أفضل من النبي الأكرم على الأكرم الله المرابعة المرابعة الأكرم الله المرابعة المرابعة

فهل لهذا الكلام من واقع؟ وما هي حقيقة الحالة فيه؟

في مقام الجواب نقول:

هنا عدة أمور لا بد أن نتابعها بدقة حتى نفهم الجواب العلمي المنهجي عن هذه الشبهة:

## الأمر الأول: واقعية التفاضل في الحياة.

لا شك أننا نعيش التفاضل في حياتنا في كثير من مفرداتها، فلدى كل واحد منا أمور يفضلها على غيرها، سواء أكانت هي الوظيفة، أم البيت، أو الطعام، أم اللون، وهكذا.

ويقر الدين مبدأ التفاضل بين البشر، قال تعالى: ﴿انْظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلا ﴾.(١)

<sup>(</sup>١) الإسراء ٢١.

وله أسسه الخاصة في ذلك، وأسسه كما في القرآن الكريم أربعة: التقوى والإيمان والعلم والجهاد.

قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ الله أَتْقَاكُمْ إِنَّ الله عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾.

﴿ يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ واللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾.

﴿ لاَّ يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي الضَّرَرِ وَاللَّجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَا لِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ بِأَمْوَا لِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ وَفَضَّلَ اللهُ اللَّجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْراً دَرَجَةً وَكُلاَّ وَعَدَ اللهُ الحُسْنَى وَفَضَّلَ اللهُ اللَّجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْراً عَظِيماً ﴾.

والكمال يزيد طردياً بزيادة الاتصاف بتلك الأسس.

وهذا المعنى شامل حتى للأنبياء والأولياء، فإن بينهم تفاضلاً صرّح به القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُمْ مَنْ كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَ أَتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُس ﴾ . (١)

وقال تعالى: ﴿وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِمَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّنَ عَلَى بَعْض وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا ﴾. (٢)

<sup>(</sup>١) البقرة ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ٥٥.

وقال تعالى: ﴿وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلَّا فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ . (١)

وينبغي الالتفات إلى أننا لا نملك في هذا المضار غير الأدلة النقلية، وإن كان هناك دليل عقلي فهو معتمد في بدايته على النقلي...

### الأمر الثاني: أفضلية منصب الإمامة على منصب النبوة.

الحديث هنا ليس في المصاديق، وإنها في المفاهيم، فنفس منصب الإمامة الإلهية، التي تكون بتنصيب وجعل من الله تبارك وتعالى، هي أعلى رتبة من منصب النبوة الإلهية، فالكلام في أفضلية الموقع.

وهذا المعنى يُستكشف بالنصوص الدينية، ومنها ما روي عَنْ زَيْدٍ الشَّحَّامِ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله ﷺ يَقُولُ: إِنَّ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ عَبْداً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَه رَسُولاً، وإِنَّ الله اتَّخَذَه نَبِيّاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَه رَسُولاً، وإِنَّ الله اتَّخَذَه نَبِيّاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَه رَسُولاً، وإِنَّ الله اتَّخَذَه خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَتَّخِذَه خَلِيلاً، وإِنَّ الله اتَّخَذَه خَلِيلاً قَبْلَ أَنْ يَبْعَلَه إِمَاماً، فَلَيّا جَمَعَ لَه الأَشْيَاءَ قَالَ: ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِماماً ﴾ قَالَ فَمِنْ عِظَمِها فِي عَيْنِ إِبْرَاهِيمَ لَه الأَشْيَاءَ قَالَ: ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِماماً ﴾ قَالَ فَمِنْ عِظَمِها فِي عَيْنِ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: ﴿ وَمِنْ ذُرِّيَتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾. (٢)، قَالَ: لاَ يَكُونُ السَّفِيه إَمَاماً التَّقِيِّ ». (٣)

<sup>(</sup>١) الأنعام ٨٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج١ ص ١٧٥ بَابُ طَبَقَاتِ الْأَنْبِيَاءِ والرُّسُلِ والْأَثِمَّةِ ﷺ ح٢ ومثله وبسند آخر الحديث الرابع في نفس الباب.

لقد مر النبي إبراهيم على بسلسلة من الاختبارات الصعبة والشاقة، من الرمي في النار، إلى ترك عياله بوادٍ غير ذي زرع، إلى ذبح ولده، وغيرها مما لا نعلمه، حتى وصل إلى مرتبة الإمامة.

وقد تقدم تصريح الإمام الرضاف بأفضلية الإمامة على النبوة، وأنها أعطيت للنبي إبراهيم عبد النبوة، فقال في: «إِنَّ الإِمَامَةَ خَصَّ اللهُ وَمَا إِبْرَاهِيمَ الْخُلِيلَ فَهُ بِعَدَ النَّبُوَّةِ وَالْخُلَّةِ مَرْتَبَةً ثَالِثَةً وَفَضِيلَةً شَرَّفَه بِمَا وأَشَادَ بِمَا إِبْرَاهِيمَ الْخُلِيلَ فَهُ بِمَا النَّبُوَّةِ والْخُلَّةِ مَرْتَبَةً ثَالِثَةً وفَضِيلَةً شَرَّفَه بِمَا وأَشَادَ بِمَا ذِكْرَه فَقَالَ: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِماماً ﴿ فَقَالَ الْخُلِيلُ فَ شُرُوراً بِمَا اللهُ وَمُن ذُرِّيتِي ﴾ قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى: ﴿لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴿ ، فَأَبْطَلَتُ هَذِه الآيَةُ إِمَامَةَ كُلِّ ظَالِم إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وصَارَتْ فِي الصَّفْوَةِ ثُمَّ أَكْرَمَه اللهُ تَعَالَى بِأَنْ جَعَلَهَا فِي ذُرِّيتِه أَهْلِ الصَّفْوَةِ والطَّهَارَةِ.. ﴾ . (١)

فهذا شاهد على أن موقع الإمامة أفضل من موقع النبوة في حد نفسه.

وفي رواية أخرى تثبت أصل التفاضل بين الأولياء من جهة، وأفضلية موقع الإمامة على موقع النبوة من جهة أخرى، عن أبي عَبْدِ الله على الأنبياء والمُرْسَلُونَ عَلَى أَرْبَع طَبَقَاتٍ:

فَنَبِيٌّ مُنَبَّأُ فِي نَفْسِه لَا يَعْدُو غَيْرَهَا.

ونَبِيٌّ يَرَى فِي النَّوْمِ ويَسْمَعُ الصَّوْتَ ولَا يُعَايِنُه فِي الْيَقَظَةِ ولَمْ يُبْعَثْ إِلَى أَحَدِ، وعَلَيْه إِمَامٌ، مِثْلُ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ عَلَى لُوطٍ عِلَيْكِ.

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ١٩٨ - ٢٠٢ بَابٌ نَادِرٌ جَامِعٌ فِي فَضْلِ الإِمَام وصِفَاتِه ح١.

ونَبِيٌّ يَرَى فِي مَنَامِه ويَسْمَعُ الصَّوْتَ ويُعَايِنُ الْمُلَكَ، وقَدْ أُرْسِلَ إِلَى طَائِفَةٍ، قَلُوا أَوْ كَثُرُوا، كَيُونُسَ قَالَ الله تعالى لِيُونُسَ: ﴿وأَرْسَلْناه إِلى مِائَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ قَالَ: يَزِيدُونَ ثَلَاثِينَ أَلْفاً، وعَلَيْه إِمَامٌ.

والَّذِي يَرَى فِي نَوْمِه، ويَسْمَعُ الصَّوْتَ، ويُعَايِنُ فِي الْيَقَطَةِ، وهُوَ إِمَامٌ، مِثْلُ أُولِي الْعَزْمِ.

وقَدْ كَانَ إِبْرَاهِيمُ ﷺ نَبِيّاً ولَيْسَ بِإِمَام، حَتَّى قَالَ اللهُ تعالى: ﴿إِنِّي جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِماماً قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي﴾ فَقَالَ اللهُ تعالى: ﴿لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِينَ﴾، مَنْ عَبَدَ صَنَهاً أَوْ وَثَناً لَا يَكُونُ إِمَاماً». (١)

الأمر الثالث: أفضلية أهل البيت المله على سائر الأنبياء سوى النبي الأكرم الله المله الأكرم الله المله الأكرم الله المله ا

تقدمت الإشارة إلى أن هذه المعاني يمكن استكشافها من خلال النصوص، ويمكن الاستدلال على أفضلية أهل البيت على سائر الأنبياء -عدا النبي الأكرم على الماتي بيانه إن شاء الله تعالى- بعدة أدلة، بعضها يثبت أفضليتهم على عموماً، وبعضها يثبت أفضلية بعضهم الله تعالى.

الدليل الأول: ثبوت الإمامة الإلهية لهم عطاليلا.

ثبت في الأمر الثاني أن موقع الإمامة أعلى مرتبة من موقع النبوة.

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ١٧٤ و ١٧٥ بَابُ طَبَقَاتِ الأَنْبِيَاءِ والرُّسُلِ والأَثِمَّةِ عَلَيْهِ ح١.

وقد ثبت أن موقع الإمامة الإلهية قد ثبت لأهل البيت الله وقد تقدمت الأدلة على ذلك في مبحث الإمامة الخاصة، فراجع -، فيكونون المناسخة أفضل من الأنبياء ممن لم يصلوا إلى مرتبة الإمامة.

أما أفضلية أهل البيت على سائر الأنبياء حتى ممن وصلوا إلى مرتبة الإمامة -ونؤكد: عدا الرسول الأعظم على الأدلة اللاحقة.

# الدليل الثاني: أن أمير المؤمنين على هو نفس رسول الله على .

هذا الدليل يثبت أفضلية أمير المؤمنين على سائر الأنبياء -عدا الرسول الأكرم عليه -، وهو مركب من مقدمتين:

المقدمة الأولى: أن الرسول الأكرم عَيْلًا هو أفضل ما خلق الله تبارك وتعالى على الإطلاق.

وهذا ما تثبته النصوص الكثيرة، من قبيل ما ورد من أنه عَيْنَا عله الوجود، ومن نوره خلق الوجود، فهو أفضل ما في الوجود الإمكاني.

فقد روي عن جابر، قال: «قال رسول الله عَلَيْهِ: - أول ما خلق الله نوري، ففتق منه نور علي، ثم خلق العرش واللوح والشمس وضوء النهار ونور الأبصار والعقل والمعرفة». (١)

وعن جابر بن عبد الله قال: «قلت لرسول الله عَنْ أول شيء خلق الله

<sup>(</sup>١) بحار الأنوارج ٥٤ - ص ١٧٠.

تعالى ما هو؟

فقال: نور نبيك يا جابر، خلقه الله ثم خلق منه كل خير ثم أقامه بين يديه في مقام القرب ما شاء الله، ثم جعله أقساماً، فخلق العرش من قسم، والكرسي من قسم، وهملة العرش وخزنة الكرسي من قسم، وأقام القسم الرابع في مقام الحب ما شاء الله، ثم جعله أقساماً فخلق القلم من قسم، واللوح من قسم، والجنة من قسم، وأقام القسم الرابع في مقام الخوف ما شاء الله، ثم جعله أجزاء، فخلق الملائكة من جزء، والشمس من جزء، والقمر والكواكب من جزء، وأقام القسم الرابع في مقام الرجاء ما شاء الله، ثم جعله أجزاء، فخلق الملائكة من الحياء ما شاء الله، ثم جعله أجزاء، فخلق المعقل من جزء، والعلم والحلم من جزء، والعصمة والتوفيق من جزء، وأقام القسم الرابع في مقام الحياء ما شاء الله، ثم نظر إليه بعين الهيبة فرشح ذلك النور وقطرت منه مائة ألف وأربعة وعشرون ألف قطرة، فخلق فرشح ذلك النور وقطرت منه مائة ألف وأربعة وعشرون ألف قطرة، فخلق من أنفاسها أرواح الأولياء والشهداء والصالحين». (۱)

ومن قبيل الأحاديث الكثيرة المصرحة بأفضليته على الجميع، فقد روي عنه على الخاديث الله مائة ألف نبي و أربعة وعشرين ألف نبي، أنا أكرمهم على الله ولا فخر». (٢)

وروي عنه عَلَيْلَةَ: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة و لا فخر، وأنا أول من تنشق

<sup>(</sup>١) بحار الأنوارج ٢٥ - ص ٢١ - ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الخصال - الشيخ الصدوق - ص ٦٤١ ح١١، وبعده قوله (وخلق الله الله الله وصي وأربعة وعشرين ألف وصي، فعلي أكرمهم على الله وأفضلهم).

عنه الأرض ولا فخر، وأول شافع ومشفع، لواء الحمد بيدي يوم القيامة، تحتى آدم فمن دونه». (١)

وفي حديث المعراج قال على الله عرج بي إلى السهاء أذن جبرئيل مثنى مثنى، وأقام مثنى مثنى، ثم قال لي تقدم يا محمد، فقلت له يا جبرئيل أتقدم عليك؟ فقال: نعم، لأن الله تبارك وتعالى فضل أنبياءه على ملائكته أجمعين، وفضّلك خاصة. فتقدمت فصليت بهم ولا فخر، فلما انتهيت إلى حجب النور قال لي جبرئيل: تقدم يا محمد، وتخلّف عني، فقلت: يا جبرئيل في مثل هذا الموضع تفارقني؟ فقال: يا محمد، إن انتهاء حدى الذي وضعني في مثل هذا المكان، فإن تجاوزته احترقت أجنحتي بتعدي حدود ربي الله فيه إلى هذا المكان، فإن تجاوزته حتى انتهيت إلى حيث ما شاء الله تعالى من على ملكه..».(۱)

وغيرها من الأحاديث الكثيرة.

المقدمة الثانية: أن أمير المؤمنين على هو نفس رسول الله عَيْلًا.

وقد اختص بالكثير من المناقب والمراتب الكهالية معه دون جميع البشر، يدل على ذلك العديد من النصوص، من أهمها اختصاصه بالمؤاخاة مع النبي الأكرم عَمَا دون سائر المسلمين، وقد روي عن جابر الأنصاري أن النبي عَمَا الله المناس الم

<sup>(</sup>۱) كنز العمال - المتقى الهندى - ج ۱۱ - ص ٤٣٣ رقم (٣٢٠٣٣).

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع للشيخ الصدوق ج ١ ص ٦ و ٧. + ٧ و سيأتي تمام الحديث بعد قليل إن شاء الله تعالى.

قال له: «أي الإخوان أفضل؟ قلت: النبيون، فقال على أنا أفضلهم، وأحب الإخوة إلى على بن أبي طالب، فهو عندي أفضل من الأنبياء، فمن قال: إنهم خير منه، فقد جعلني أقلهم؛ لأني اتخذته أخاً لما علمت من فضله، وأمرني ربي به». (١)

ومن ذلك كونه الله على الله على حسب آية المباهلة، حيث قال تعالى: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾. (٢)

قال الشيخ المفيد تتشن فدعا الحسن والحسين الله المباهلة فكانا ابنيه في ظاهر اللفظ، ودعا فاطمة (سلام الله عليها) وكانت المعبر عنها بنسائه، ودعا أمير المؤمنين فكان المحكوم له بأنه نفسه.

وقد علمنا أنه لم يرد بالنفس ما به قوام الجسد من الدم السائل والهواء ونحوه، ولم يرد نفس ذاته، إذ كان لا يصح دعاء الانسان نفسه إلى نفسه ولا إلى غيره، فلم يبق إلا أنه أراد (عليه وآله السلام) بالعبارة عن النفس إفادة العدل والمثل والنظير، ومن يحل منه في العز والاكرام والمودة والصيانة والإيثار والاعظام والاجلال محل ذاته عند الله سبحانه، فيها فرض عليه من الاعتقاد مها وألز مه العباد.

<sup>(</sup>١) الصراط المستقيم لعلى بن يونس العاملي النباطي البياضي ج١ ص ٢١١ الفصل ١٨.

<sup>(</sup>٢) آل عمران ٦١.

ولو لم يدل من خارج دليلٌ على أن النبي الله أفضل من أمير المؤمنين القضى هذا الاعتبار بالتساوي بينهم في الفضل والرتبة، ولكن الدليل أخرج ذلك، وبقي ما سواه بمقتضاه. (١)

ويدل على ذلك أيضاً ما روي عن رسول الله على: «كنت أنا وعلى نوراً بين يدي الله جل جلاله قبل أن يخلق آدم بأربعة آلاف عام، فلم خلق الله آدم سلك ذلك النور في صلبه، فلم يزل الله النها ينقله من صلب إلى صلب حتى أقره في صلب عبد المطلب، ثم أخرجه من صلب عبد المطلب فقسمه قسمين، فصير قسم في صلب عبد الله، وقسم في صلب أبي طالب، فعلي مني وأنا من علي، لحمه من لحمي ودمه من دمي، فمن أحبني فبحبي أحبه، ومن أبغضه فببغضى أبغضه». (٢)

#### النتيجة:

بمقتضى أن الرسول الأكرم الله أكرم الخلق أجمعين وأفضلهم، وأن أمير المؤمنين هو نفسه المؤمنين هو نفسه المؤمنين الم

تكملة: في ذكر بعض النصوص الأخرى الدالة على أفضلية أمير المؤمنين الله النص الأول:

فقد روي عَنْ يُونُسَ بْنِ أَبِي وَهْبٍ الْقَصْرِيِّ قَالَ: «دَخَلْتُ الْمَدِينَةَ فَأَتَيْتُ

<sup>(</sup>١) تفضيل أمير المؤمنين الله للشيخ المفيد (رحمه الله تعالى) ص ٢١ - ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الخصال للشيخ الصدوق ص ٦٤٠ ح ١٦.

أَبَا عَبْدِ الله ﷺ فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَتَيْتُكَ ولَمْ أَزُرْ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ۗ.

قَالَ ﷺ: بئس مَا صَنَعْتَ، لَوْ لَا أَنَّكَ مِنْ شِيعَتِنَا مَا نَظَرْتُ إِلَيْكَ!

أَلَا تَنزُورُ مَنْ يَنزُورُه اللهُ تعالى مَعَ الْلَائِكَةِ، ويَنزُورُه الأَنْبِيَاءُ، ويَنزُورُه المُؤْمِنُونَ؟!».

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَا عَلِمْتُ ذَلِكَ.

قَالَ ﷺ: اعْلَمْ أَنَّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ أَفْضَلُ عِنْدَ الله تعالى مِنَ الأَئِمَّةِ كُلِّهِمْ، ولَه تَوَابُ أَعْبَالِهِمْ فُضِّلُوا. (١)

## النص الثاني:

عن سَعِيدٍ الأَعْرَجُ قَالَ: «دَخَلْتُ أَنَا وسُلَيُهَانُ بْنُ خَالِدٍ عَلَى أَبِي عَبْدِ الله عَنْ أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ ﴿ يُؤْخَذُ بِه ، الله ﴿ فَابْتَدَأَنَا فَقَالَ ﴿ يَا سُلَيُهَانُ ، مَا جَاءَ عَنْ أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ ﴿ يُؤْخَذُ بِه ، وَمَا نَهَى عَنْه يُنْتَهَى عَنْه ، جَرَى لَه مِنَ الْفَضْلِ مَا جَرَى لِرَسُولِ الله يَلِي ، ولِرَسُولِ الله يَلِي الله عَلَى حَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى حَلَى الله عَلَى اللهُ

كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﷺ بَابَ الله الَّذِي لَا يُؤْتَى إِلَّا مِنْه، وسَبِيلَه الَّذِي مَنْ

<sup>(</sup>١) الكافي - الشيخ الكليني - ج ٤ - ص ٥٧٩ و ٥٨٠ بَابُ فَضْلِ الزِّيَارَاتِ وثَوَابَهِا ح٣.

<sup>(</sup>٢) جملة: (ولِرَسُولِ الله ﷺ الْفَضْلُ عَلَىَ جِمَيعِ مَنْ خَلَقَ اللهُ) يُستفاد منها أمران:

الأول: أن رسول الله عليه هو أفضل الخلق، حتى أمير المؤمنين ك.

الثاني: حيث إنه جرى لأمير المؤمنين، ما جرى له الله عنه فيكون، فيكون الخلق بعده الله عنه الله

سَلَكَ بغَيْرِه هَلَكَ.

وبِذَلِكَ جَرَتِ الْأَئِمَّةُ عَلَى مَنْ فَوْقَ الأَرْضِ وَمَنْ تَعْتَ الثَّرَى. أَنْ تَمْيِدَ بِهِمْ، وَالْحُجَّةَ الْبَالِغَةَ عَلَى مَنْ فَوْقَ الأَرْضِ وَمَنْ تَحْتَ الثَّرَى.

وقَالَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَأَنَا صَاحِبُ الْعَصَا والْمِيسُم ، ولَقَدْ أَقَرَّتْ لِي جَمِيعُ الْمُلائِكَةِ الْفَارُوقُ الْأَكْبُرُ ، وأَنَا صَاحِبُ الْعَصَا والْمِيسَم ، ولَقَدْ أَقَرَّتْ لِي جَمِيعُ الْمُلائِكَةِ والرُّوحُ بِمِثْلِ مَا أَقَرَّتْ لِمُحَمَّدِ عَلَيْ ، ولَقَدْ مُحِلْتُ عَلَى مِثْلِ مَمُولَةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ، ولَقَدْ مُحِلْتُ عَلَى مِثْلِ مَمُولَةِ مُحَمَّدٍ عَلَيْ ، والرَّوحُ بِمِثْلِ مَا أَقَرَّتْ لِمُحَمَّدًا عَلَيْ اللهُ اللَّهُ مَلَا اللَّهُ الرَّبِ ، وإنَّ مُحَمَّداً عَلَيْ يُدْعَى فَيُكْسَى ويُسْتَنْطَقُ ، وأَدْعَى فَأَكْسَى ، وأَسْتَنْطَقُ ، وأَدْعَى فَأَكْسَى ، وأَسْتَنْطَقُ فَأَنْطِقُ عَلَى حَدِّ مَنْطِقِه ، ولَقَدْ أُعْطِيتُ خِصَالاً لَمْ يُغْطَهُنَّ أَحَدُ قَبْلِي : وأَسْتَنْطَقُ فَأَنْطِقُ عَلَى حَدِّ مَنْطِقِه ، ولَقَدْ أُعْطِيتُ خِصَالاً لَمْ يُغْطَهُنَّ أَحَدُ قَبْلِي : عُلِّمَ اللَّهُ وَأَنْعِ مَا سَبَقَنِي مَا عَابَ عَنِي ، أُبَشِّرُ بِإِذْنِ الله ، وأُؤَدِّي عَنِ الله ﴿ ، كُلُّ ذَلِكَ مَكَنَنِيَ الله فَي عَنِ الله فِي ، كُلُّ ذَلِكَ مَكَنَنِيَ الله فَيه بَإِذْنِهِ (١) » . (١) . (١) مَكَنْنِيَ الله فَيه بَإِذْنِهِ (١) » . (١) . (١)

#### النص الثالث:

<sup>(</sup>١) وهذه العبارة الأخيرة تنفي الغلو في مقامات أمير المؤمنين اللذكورة، فإنها كلها بإذن الله تبارك وتعالى بتمكين منه جل وعلا.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج ١ ص ١٩٧ بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ هُمْ أَرْكَانُ الأَرْضِ ح ٢.

<sup>(</sup>٣) مائة منقبة لمحمد بن أحمد بن على بن الحسن القمى (ابن شاذان) ص ١٨ المنقبة الأولى.

## النص الرابع:

عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ: قَالَ قُلْتُ لأَبِي جَعْفَرِ ﴿ قُلْ كَفَى بِاللَّهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَه عِلْمُ الْكِتابِ ﴾ قَالَ ﴿ قَالَ ﴿ إِيَّانَا عَنَى، وَعَلِيٌّ أَوَّلْنَا وَأَنْضَلْنَا وَخَيْرُنَا بَعْدَ النَّبِيِّ لَيْ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### الدليل الثالث: روايات أخذ الإقرار من الأنبياء بولاية أهل البيت على الله الله المالة ال

وهو ما تشهد به الأحاديث الشريفة، التي تحكي توقف نبوة الأنبياء على الإقرار بنبوة النبي الأكرم على وأهل بيته الطاهرين الشياء على الإقرار بنبوة النبي الأكرم على وأمة محمد على والروايات في هذا المجال عني بعض الأنبياء أن يكون من أمة محمد على والروايات في هذا المجال كثيرة، وقد عقد الصفار في كتابه بصائر الدرجات باباً في ذلك ذكر فيه تسعة أحاديث، منها ما عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عن يقول: ما من نبي أبيع، ولا من رسول أرسل إلا بولايتنا وبفضلنا عمن سوانا. (٢)

وعقد باباً آخر أسماه: «باب ما خص الله به الأئمة من آل محمد (صلوات الله عليهم) من ولاية الأنبياء لهم في الميثاق وغيره وما أعلموا من ذلك»، وذكر فيه تسعة أحاديث أخرى، ومنها ما عن حذيفة بن أسيد الغفار قال: قال رسول الله عليه : «ما تكاملت النبوة لنبي في الأظلة حتى عُرضت عليه

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ٢٢٩ بَابُ أَنَّه لُمَ يُجَمَعِ الْقُرْ آنَ كُلَّه إِلاَّ الأَئِمَّةُ اللَّهِ وأَنْهَمُ يَعْلَمُونَ عِلْمَه كُلَّه ح٢.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات - محمد بن الحسن الصفار - الباب (٩) باب آخر في الولاية الأئمة الله صلى صلى المرجات - محمد بن الحسن الصفار - الباب (٩) باب آخر في الولاية الأئمة الله الله صلى ٩٤ - ٥.

# ولايتي وولاية أهل بيتي ومُثّلوا له، فأقروا بطاعتهم وولايتهم».(١١)

وفي باب ثالث أساه (باب ما خص الله به الأئمة من آل محمد الشأن، ولاية أولى العزم لهم في الميثاق وغيره) ذكر فيه ثمانية أحاديث في هذا الشأن، ومنها ما عن زرارة عن حمران عن أبي جعفر عن قال في حديث: «... ثم قال (تعالى): ألست بربكم؟ قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيمة إنا كنا عن هذا غافلين. قال ن تم أخذ الميثاق على النبيين، فقال: ألست بربكم؟ ثم قال: وإن هذا محمدٌ رسول الله وإن هذا على أمير المؤمنين؟ قالوا: بلى. فثبت لهم النبوة وأُخِذَ الميثاق على أولي العزم: ألا إني ربكم، ومحمد رسولي، وعلى أمير المؤمنين، وأوصياؤه من بعده ولاة أمري وخزان علمي، وأن المهدي انتصر به لديني وأُظهر به دولتي، وأنتقم به من أعدائي، وأُعبد به طوعاً وكرهاً، قالوا: أقررنا وشهدنا يا رب...».(۱)

وعن أبي بصير عن أحدهما (صلوات الله عليهما) قال: «لما كان من أمر موسى الذي كان أعطي مكتلا فيه حوت مالح فقيل له: هذا يدلك على صاحبك عند عين لا يصيب منها شيء إلا حيّ فانطلقا حتى بلغا الصخرة وجاوزا ثم قال لفتاه: آتنا غداءنا، فقال: الحوت اتخذ في البحر سربا، فاقتصا الأثر حتى أتيا صاحبهما في جزيرة في كساء جالساً، فسلم عليه وأجاب

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات - محمد بن الحسن الصفار - باب ما خص الله به الأئمة من آل محمد (صلوات الله عليهم) من ولاية الأنبياء لهم في الميثاق وغيره وما أعلموا من ذلك ص ٩٣ ح٧.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات - محمد بن الحسن الصفار - باب ما خص الله به الأئمة من آل محمد الله من ولاية أولى العزم لهم في الميثاق وغيره ص ٩٠ ح ٢.

#### الدليل الرابع: صلاة النبي عيسي على خلف الإمام المهدي الله الدايد المام المهدي الله المام المهدي المام المام

وهذا من الأمور التي اتفقت عليها كلمة المسلمين، فمن رواياتنا ما روي عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله على يقول:... ثم يظهره الله فيفتح الله على يده مشارق الأرض ومغاربها، وينزل روح الله عيسى بن مريم فيصلي خلفه، وتشرق الأرض بنور ربها، ولا تبقى في الأرض بقعة عبد فيها غير الله فيها، ويكون الدين كله لله ولو كره المشركون.(٢)

#### ومن روايات العامة :

ما رووه في حديث عثمان بن أبي العاص: «...وينزل عيسى بن مريم عند صلاة الفجر فيقول له أميرهم: روح الله تقدم صلّ، فيقول: هذه الأمة أمراء بعضهم على بعض، فيتقدم أميرهم فيصلي..». (٣)

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار - العلامة المجلسي - ج ٢٦ - ص ٢٨٣ - ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين وتمام النعمة - الشيخ الصدوق - ص ٣٤٥ - ٣٤ الباب ٣٣ الحديث ٣١.

<sup>(</sup>٣) مستد أحمد بن حنبل ج٤ ص ٢١٦.

وجاءَ في صحيحِ البخاريّ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَّلَةَ: «كَيْفَ أَنْتُمْ إِذَا نَزَلَ ابْنُ مَرْيَمَ فِيكُمْ، وَإِمَامُكُمْ مِنْكُمْ».(١)

وفي مُسندِ أَحمدَ: «... فَإِذَا هُمْ بِعِيسَى بْنِ مَرْيَمَ، فَتُقَامُ الصَّلَاةُ، فَيُقَالَ لَهُ: تَقَدَّمْ يَا رُوحَ الله، فَيَقُولُ: لِيَتَقَدَّمْ إِمَامُكُمْ فَلْيُصَلِّ بِكُمْ...». (٢)

## وهنا ملحوظتان:

١/ هذا الدليل وإن كان يثبت أفضلية الإمام المهدي بالخصوص على النبي عيسى هذه ولكن بضميمة ما دل على أفضلية أهل الكساء الخمسة على الإمام المهدي كان ينتج أفضليتهم بالأولوية على النبي عيسى كان .

٢/ ثبوت هذه الأفضلية يثبت الأفضلية أيضاً على سائر الأنبياء والمرسلين، إذ إن النبي عيسى من أولي العزم، وهو أفضل من غيره من الأنبياء والمرسلين -غير أولي العزم على الأقل-، وبالتالي فمن هم أفضل منهم للشك أنهم أفضل منهم الله الله الله المناهم المن

تكملة: نصوص أخرى تدل على أفضليتهم عَمَّالْكِلانا.

## النص الأول:

عن بن بزيع عن بن ظبيان في رواية عن أبي عبد الله الله قال: «آدم صلوات الله عليه) لولده هبة الله: يا بني، وقفت بين يدي الله جل جلاله

<sup>(</sup>۱) صحيحُ البخاري ج٤ ص ١٤٣ وصحيح مسلم ج١ ص ٩٤ كتابُ الإيهانِ- بابُ بيان نزولِ عيسَى ﷺ، و مسندُ أحمد ج٢ ص ٣٣٦

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد ج٣ ص ٣٦٨.

فنظرت إلى سطر على وجه العرش مكتوب: بسم الله الرحمن الرحيم، محمد وآل محمد خرر من برأ الله». (١)

## النص الثاني:

روي عن أبي عبد الله الله الله الله الله الله عالى به النبي موسى الله قال له: يا موسى، لا أقبل الصلاة إلا ممن تواضع لعظمتي، وألزم قلبه خوفي، وقطع نهاره بذكري، ولم يبت مصرا على الخطيئة، وعرف حق أوليائي وأحبائي.

فقال موسى: رب تعني بأحبائك وأوليائك إبراهيم وإسحاق ويعقوب؟ فقال ﴿ مَنْ مِنْ أَجْلِه خلقت آدم وحواء، ومَنْ مِنْ أَجْلِه خلقت الجنة والنار.

فقال موسى: ومن هو، يا رب؟

قال: محمد أحمد شققت اسمه من اسمى لأني أنا المحمود.

فقال موسى: يا رب اجعلني من أمته.

قال: أنت -يا موسى- من أمته إذا عرفته وعرفت منزلته ومنزلة أهل بيته، إن مثله ومثل أهل بيته فيمن خلقت، كمثل الفردوس في الجنان، لا يبس ورقها ولا يتغير طعمها، فمن عرفهم وعرف حقهم جعلت له عند الجهل حلماً، وعند الظلمة نوراً، أُجيبُه قبل أن يدعوني، وأعطيه قبل أن

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار - العلامة المجلسي - ج ٢٦ - ص ٢٨٢ - ٢٨٣.

يسألني..».(١)

#### النص الثالث:

عن أمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليهم قال: «قال رسول الله عليه ما خلق الله عليه مني. ما خلق الله الفضل مني، ولا أكرم عليه مني.

قال على صلوات الله عليه: فقلت: يا رسول الله، فأنت أفضل أو جبرئيل؟ فقال: يا على إن الله تعالى فضّل أنبياءه المرسلين على ملائكته المقربين، وفضلني على جميع النبيين والمرسلين، والفضل بعدي لك يا على وللأئمة من ولدك، وإن الملائكة لخدامنا وخدام محبينا.

يا على الذين يحملون العرش ومن حوله يسبحون بحمد ربهم ويستغفرون للذين آمنو ابو لايتنا.

فلم شاهدوا أرواحنا نوراً واحداً استعظموا أمرنا، فسبّحنا لتعلم الملائكة أنا خلق مخلوقون، وأنه تعالى منزه عن صفاتنا، فسبحت الملائكة بتسبيحنا ونزهته عن صفاتنا.

<sup>(</sup>١) أمالي الشيخ الصدوق ص ٧٦٤ و ٧٦٥ ح ١٠٢٨ / ٢.

فلم شاهدوا عظم شأننا هللنا لتعلم الملائكة أن لا إله إلا الله وأنا عبيد لسنا بآلهة يجب أن يعبد معه، أو دونه، فقالوا: لا إله إلا الله.

فلم شاهدوا كِبَر محلِّنا كبِّرنا لتعلم الملائكة أن الله أكبر من أن ينال عظم المحل إلا به.

فلم الساهدوا ما جعله لنا من العزة والقوة، قلنا: (لا حول ولا قوة إلا بالله)، لتعلم الملائكة أن لا حول لنا ولا قوة إلا بالله.

فلما شاهدوا ما أنعم الله به علينا وأوجبه لنا من فرض الطاعة، قلنا: (الحمد لله) لتعلم الملائكة ما يحق لله تعالى ذكره علينا من الحمد على نعمته (نعمه - خ ل)، فقالت الملائكة: الحمد لله، فَبِنَا اهتدوا إلى معرفة توحيد الله وتحميده وتمجيده.

ثم إن الله تبارك وتعالى خلق آدم فأودعنا صلبه وأمر الملائكة بالسجود له تعظيما لنا وإكراما، وكان سجودهم لله عبودية، ولآدم إكراما وطاعة لكوننا في صلبه، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لآدم كلهم أجمعون؟

وإنه لما عرج بي إلى السهاء أذن جبرئيل مثنى مثنى، وأقام مثنى مثنى، ثم قال لي: تقدم يا محمد، فقلت له: يا جبرائيل أتقدم عليك؟ فقال: نعم، لأن الله تبارك وتعالى فضل أنبياءه على ملائكته أجمعين، وفضلك خاصة، فتقدمت فصليت بهم ولا فخر.

فلما انتهيت إلى حجب النور قال لي جبرئيل: تقدم يا محمد، وتخلف عني، فقلت: يا جبرئيل في مثل هذا الموضع تفارقني؟ فقال: يا محمد إن انتهاء حدي الذي وضعني الله في فيه إلى هذا المكان، فإن تجاوزته احترقت أجنحتي بتعدي حدود ربي جل جلاله. فزخ بي في النور زخة حتى انتهيت إلى حيث ما شاء الله من علو ملكه، فنوديت: يا محمد، فقلت: لبيك ربي وسعديك، تباركت وتعاليت. فنوديت: يا محمد أنت عبدي وأنا ربك، فإياي فاعبد، وعلي فتوكل، فإنك نوري في عبادي، ورسولي إلى خلقي، وحجتي على بريتي، لك ولن اتبعك خلقت جنتي، ولمن خالفك خلقت ناري، ولأوصيائك أوجبت كرامتي، ولشيعتهم أوجبت ثوابي.

فقلت: يا رب، ومن أوصيائي؟ فنوديت: يا محمد أوصياؤك المكتوبون على ساق عرشي، فنظرت - وأنا بين يدي ربي جل جلاله - إلى ساق العرش، فرأيت اثني عشر نورا في كل نور سطر أخضر عليه اسم وصي من أوصيائي، أولهم على بن أبي طالب، وآخرهم مهدي أمتي.

فقلت: يا رب هؤلاء أوصيائي من بعدي؟ فنوديت: يا محمد هؤلاء أوليائي وأوصيائي وأصفيائي وحجتي (حججي - خ ل) بعدك على بريتي، وهم أوصياؤك وخلفاؤك وخير خلقي بعدك، وعزي وجلالي لأظهرن بهم ديني، ولأعلين بهم كلمتي، ولأطهرن الأرض بآخرهم من أعدائي، ولأمكننه (ولأملكنه - خ ل) مشارق الأرض ومغاربها، ولأسخّرنَّ له الرياح، ولأدللنَّ له السحاب الصعاب، ولأرقِّينَّه في الأسباب، فلأنصرنه بجندي، ولأمدنه

بملائكتي، حتى تعلو دعوتي، وتجمع الخلق على توحيدي، ثم لأديمن ملكه، ولأداولن الأيام بين أوليائي إلى يوم القيامة. (١)

## النص الرابع:

عن المحمدي سلمان ها ، قال: «قال لي رسول الله على: إن الله (تبارك وتعالى) لم يبعث نبياً ولا رسولاً إلا جعل له اثني عشر نقيباً. فقلت: يا رسول الله، لقد عرفت هذا من أهل الكتابين. فقال على: يا سلمان: هل علمت من نقبائي ومن الاثنا عشر الذين اختارهم الله للأمة من بعدي؟ فقلت: الله ورسوله أعلم.

فقال على الله على الله عن صفوة نوره، ودعاني فأطعته، وخلق من نوري علياً، ودعاه فأطاعه، وخلق من نوري علياً، ودعاه فأطاعه، وخلق من نور علي فاطمة، ودعاه فأطاعه، وخلق مني ومن علي وفاطمة: الحسن، ودعاه فأطاعه، وخلق مني ومن علي وفاطمة: الحسين، فدعاه فأطاعه.

ثم ستانا بخمسة أسماء من أسمائه، فالله المحمود وأنا محمد، والله العلي وهذا علي، والله الفاطر وهذه فاطمة، والله ذو الاحسان وهذا الحسن، والله المحسن وهذا الحسين.

ثم خلق منا ومن نور الحسين، تسعة أئمة، فدعاهم فأطاعوه، قبل أن يخلق سهاء مبنية، وأرضاً مدحية، ولا ملكاً ولا بشراً، وكنا نوراً نسبح الله، ونسمع له ونطيع.

<sup>(</sup>١) كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق ص ٢٥٤ - ٢٥٦ ب ٢٤ ح٤.

قال سلمان: فقلت يا رسول الله، بأبي أنت وأمي، فما لمن عرف هؤلاء؟ فقال عَلَيْ: يا سلمان، من عرفهم حق معرفتهم، واقتدى بهم، ووالى وليهم، وتبرأ من عدوهم، فهو والله منا، يردُ حيث نرد، ويسكنُ حيث نسكن..».(١)

وعلى كل حال، فالروايات في هذا المعنى كثيرة، وقد عقد العلامة المجلسي (رحمه الله تعالى) باباً في بحاره بعنوان (باب تفضيلهم على الأنبياء وعلى جميع الخلق وأخذ ميثاقهم عنهم وعن الملائكة وعن سائر الخلق، وان أولي العزم إنها صاروا أولى العزم بحبهم صلوات الله عليهم) وذكر فيه ثهانية وثهانين حديثاً يُستفاد منها ذلك. (٢)

الأمر الرابع: أفضلية الزهراء (صلوات الله عليها) على جميع من عدا أبيها وبعلها (صلوات الله عليهما):

ويدل عليه أدلة عديدة، نذكر منها التالي:

الدليل الأول: ما دلّ على أنّها على الله كفؤ لأمير المؤمنين الله (٣).

فقد روي أنه قال رسول الله على الله على بن أبي طالب، لما كان لفاطمة كفو ». (٤)

وعن يونس بن ظبيان قال: قال أبو عبد الله عند «لفاطمة على تسعة

<sup>(</sup>١) دلائل الإمامة للطبري الشيعي ص ٤٤٧ - ٤٤٩ ح ٢٨ / ٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: بحار الأنوار ج٢٦ ص ٢٦٧ - ٣١٩.

<sup>(</sup>٣) مع حفظ فوراق الولاية الكبرى لأمير المؤمنين ...

<sup>(</sup>٤) روضة الواعظين للفتال النيسابوري ص ١٤٦.

أسماء عند الله الله والطمة، والصديقة، والمباركة، والطاهرة، والزكية، والراضية، والمرضية، والمحدثة، والزهراء.

والكفؤ بمعنى المساوي والنظير (٢)، وحيث إن أمير المؤمنين أفضل الخلق بعد رسول الله عَلَيْنَ ، ففاطمة عِلَيْنَ كذلك.

وهذا الوجه يثبت أفضليتها حتى على الأنبياء السابقين كما هو واضح.

## الدليل الثاني: ما دلّ على أنّها على الله على الل

بل ما دل على أنها روحه التي بين جنبيه، فإنه وبلا شك يدل على أفضليتها، كون من هي جزء منه، أو من هي روحه، هو أفضل الخلق أجمعين.

فقد روي عنه عَيِّلاً أنه قال: «أمَّا ابنتي فاطِمَةُ فَإِنَّهَا سَيِّدَةُ نِساءِ العالَمَنَ مِنَ الأَوَّلِينَ والآخِرِينَ، وهي بَضعَةٌ مِني، وهي نورُ عَيني، وهي ثَمَرَةُ فُؤادي، وهي روحي الَّتي بَينَ جَنبَيَّ، وهي الحَوراءُ الإِنسيَّةُ مِني، قامَت فِي مِحرابِها بَينَ يَدَي رَبِّها جَلَّ جَلالُهُ ظَهَرَ نورُها لَلائِكَةِ السَّماءِ كَما يَظهَرُ نورُ الكواكِبِ لأَهلِ الأَرضِ، ويقولُ اللهُ عزّوجل لِلائِكتِه: يا مَلائِكتي انظُروا إلى أمَتي فاطِمَةَ الطَّرَضِ، ويقولُ اللهُ عزّوجل لِللائِكتِه: يا مَلائِكتي انظُروا إلى أمتي فاطِمَة

<sup>(</sup>١) الخصال للشيخ الصدوق ص ٤١٤ ح٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: الصحاح للجوهري ج١ ص ٦٨ والمخصص لابن سيده ج٣ ق ٣ (السفر الثاني عشر) س ١٥٦.

سَيِّدَةِ إمائي قائِمَةً بَينَ يَدَيَّ تَرتَعِدُ فَرائِصُها مِن خيفَتي وقَد أقبَلَت بِقَلبِها عَلى عِبادَتِ، أُشهِدُكُم أنَّي قد أمِنتُ شيعَتَها مِنَ النّارِ..».(١)

#### الدليل الثالث: ما يدل على حجيتها عَبَّاليِّلْ على أولادها المعصومين عَمِّاليِّلْ .

هناك ما يشير إلى أن الأئمة على كانوا يعتمدون على بعض ما ورثوه عن أمهم الزهراء على الله عني أنها على الله حجة عليهم على في ذلك، وهذا يدل على أفضليتها عليهم وعلى من عداهم.

ومن ذلك ما روي في نظرهم الله في المصحف الذي سُمّي بمصف فاطمة على الله فقد روي عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْهَانَ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله فَيْ فَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله فَيْ فَقْد روي عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْهَانَ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله فَيْ فَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله فَيْ فَالَ فَالَ فَاللهُ فَاللهُ فَاللّهُ فَالّهُ فَاللّهُ فَا لَلْلّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَالل

تَظْهَرُ الزَّنَادِقَةُ فِي سَنَةِ ثَهَانٍ وعِشْرِينَ ومِائَةٍ، وذَلِكَ أَنِّي نَظَرْتُ فِي مُصْحَفِ فَاطِمَةَ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ تَعَالَى فَاطِمَةَ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى فَاطِمَةَ عَالَى مِنْ وَفَاتِهِ مِنَ الْحُزْنِ مَا لَا يَعْلَمُه إِلَّا اللهُ عِنْ مَا لَا يَعْلَمُه إِلَّا اللهُ عِنْ مَا لَا يَعْلَمُه إِلَا اللهُ عِنْ وَفَاتِهِ مِنَ الْحُرْنِ مَا لَا يَعْلَمُه إِلَا اللهُ عِنْ مَا لَا يَعْلَمُه إِلَى اللهُ عِنْ مَا لَا يَعْلَمُه إِلَى اللهُ عِنْ وَفَاتِهِ مِنَ اللهُ عَلَيْهِ ذَلِكَ إِلَى اللهُ عِنْ مَا لَا يَعْلَمُه إِلَى إِلَى اللهُ عَمْهَا ويُحَدِّثُهَا، فَشَكَتُ (٢) عَالِي ذَلِكَ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَلَى اللهُ عَمْهَا ويُحَدِّثُهَا، فَشَكَتْ (٢) عَالِي اللهُ عَلَيْهِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ إِلَى إِلَى اللهُ اللهِ اللهُ المَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الصدوق ص ١٧٥ و ١٧٦ ح ١٧٨ / ٢.

<sup>(</sup>٢) لعل (شكت) بمعنى أخبرت أو ذكرت ذلك لأمير المؤمنين، ويؤيده أن ما بعده صّرح بأن أمير المؤمنين، ويؤيده أن ما بعده صّرح بأن أمير المؤمنين، أخذ يكتب ما يسمعه من الملك، وهو يتناسب مع الإخبار لا الشكوي.

أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَقَالَ ﴿ إِذَا أَحْسَسْتِ بِذَلِكِ وسَمِعْتِ الصَّوْتَ قُولِي لِي. فَأَعْلَمَتْه بِذَلِكَ، فَجَعَلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكْتُبُ كُلَّ مَا سَمِعَ، حَتَّى أَثْبَتَ مِنْ ذَلِكَ مُصْحَفاً.

قَالَ: ثُمَّ قَالَ ﴿ وَلَكِنْ فِيهِ شَيْءٌ مِنَ الْحَلَالَ وَالْحَرَامِ، وَلَكِنْ فِيهِ عِلْمُ مَا يَكُونُ ». (١)

### الدليل الرابع: أنها عَلَيْكُ واسطة في الفيض، وعلة متوسطة للخلق.

نحن نؤمن بأن الخالق والعلة المستقلة هو الله تبارك وتعالى فقط، ولكن هذا لا يمنع من أن يجعل الله تعالى عللاً متوسطة بينه وبين الناتج النهائي، وهو نوع من التفويض الذي يكون بإذنه تعالى، وهو لا مانع منه، فإن الماء هو الذي يروي العطش، لكن بإذن تبارك وتعالى، وهكذا مثلاً الوالدان هما علة في وجود الولد، لكنها علة ناقصة، ولا بد فيها من إذن الله تبارك وتعالى، وهكذا.

وقد أشارت بعض الروايات الشريفة أن أهل البيت عموماً كانوا واسطة في الفيض وفي وجود هذا العالم، وقد دلت النصوص على ان الزهراء الفيض من العلل المتوسطة الأولى للوجود، والعلة أفضل من المعلول بلا أدنى شك.

ح٢. وقد ذكر الشيخ رحمه الله عدة روايات في مصحفها على الله.

أول العلل للوجود بإذن الله تبارك وتعالى، أو بتعبير الروايات: أن أنوارهم كانت أولى الأنوار، ومنها خلق الله تعالى أو أخرج بقية الأنوار لأهل البيت

وقد تقدمت رواية سلمان المحمدي التي تدل على هذا المعنى أيضاً.

#### الأمر الخامس: أفضلية الإمامين الحسنين عَلَيْ السِّلام.

هناك نصوص دلت على أفضلية الإمامين الحسنين على ما عدا الرسول الأكرم وأمير المؤمنين والزهراء البتول (صلوات الله عليهم أجمعين)، ومنها التالى:

<sup>(</sup>١) الإمامة والتبصرة لعلى بن بابويه القمى ص ١٣٣ ح ١٤٤.

## النص الأول:

ما روي عن الرسول الأعظم عَلَيْكَ: «الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة، وأبو هما خبر منهما».(١)

وفي رواية أخرى عنه على الحسن والحسين خير أهل الأرض بعدي وبعد أبيها، وأمُّها أفضل نساء أهل الأرض». (٢)

#### تنبيه: من هو الأفضل: الحسن أو الحسين عِنَا اللَّهُ ؟

النصوص في هذا المجال مختلفة، ولكن تظهر أفضلية الإمام الحسن من جهة كونه الأكبر سناً، كما روي عن أبي عبد الله أنه قال:... فَلَمَّا مَضَى عَلِيًّا مَنَى كَانَ الْحَسَنُ مَنَ أَوْلَى بِهَا لِكِبَرِه...(٣)

بل نصت بعض الروايات على ذلك، وأن كون التسعة المعصومين المن ذرية الإمام الحسين وإن كانت خصوصية له المن لكنها لا تجعله أفضل من الإمام الحسن، فقد روي عن هشام بن سالم قال: «قلت للصادق جعفر بن محمد الحسن أفضل أم الحسين الفضل؟ فقال الحسن أفضل من الحسين أفضل من الحسين أفضل من الحسين أقلى الله تبارك وتعالى بعد الحسين في عقبه دون ولد الحسن في الحسن والحسين الله تبارك وتعالى أحب أن يجعل سنة موسى وهارون جارية في الحسن والحسين الله ألا

<sup>(</sup>۱) قرب الأسناد للحميري القمي ص ١١١ ح ٣٨٦.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضاك للشيخ الصدوق ج٢ ص ٦٧ ح٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٨٧ بَابُ مَا نَصَّ الله في ورَسُولُه عَلَى الْأَئِمَّةِ عِلَيْ وَاحِداً فَوَاحِداً - ح ١.

ترى أنها كانا شريكين في النبوة كما كان الحسن والحسين الشاه شريكين في الإمامة، وإن الله عجعل النبوة في ولد هارون ولم يجعلها في ولد موسى وإن كان موسى أفضل من هارون أقلت: فهل يكون إمامان في وقت واحد؟ قال: لا إلا أن يكون أحدهما صامتاً مأموماً لصاحبه، والآخر ناطقاً إماماً لصاحبه، فأما أن يكونا إمامين ناطقين في وقت واحد فلا.

وعلى كل حال، فليس من الضروري أن نجزم بشيء في هذه المفردة، ويكفينا أن نذكر الروايات في هذا المجال.

الأمر السادس: أفضلية الإمام المهدي الله على الأئمة من ولد الإمام الحسين الحسين المام المعام الحسين المام المعام ا

ويدل على ذلك العديد من النصوص، من قبيل:

# النص الأول:

<sup>(</sup>١) الزخرف ٢٨.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق ص ٢١٦ و ٤١٧ ب ٤٠ ح٩.

ظاهرهم قائمهم وهو أفضلهم (١)، فهذه الرواية صرَّحت بأنَّ التاسع من ولد الإمام الحسين هو أفضل أُولئك التسعة.

## النص الثاني:

عن سلمان، قال: كنّا مع رسول الله عَيْلَة والحسين بن علي على فخذه، إذ تفرّس في وجهه وقال: «يا أبا عبد الله، أنت سيّد من سادة، وأنت إمام أبو أمام أبو أئمّة تسعة، تاسعهم قائمهم إمامهم أعلمهم أحكمهم أفضلهم (٢٠).

وأمَّا الأئمَّة الثهانية عَلَّاهِ، فالظاهر من عدَّة روايات أنَّهم متساوون، مثل ما عن رسول الله عَلَيَّة: «...واختار من صلبك يا حسين تسعة، تاسعهم قائمهم، وكلَّهم في المنزلة والفضل عند الله واحد»(٣).

وأفضلية المهدي هو مقتضى الروايات المتقدّمة، فتكون تلك الروايات مخصّصة لعموم مثل هذه الرواية الأخيرة، بمعنى: ان الرواية الأخيرة وإن كان يظهر منها أن الإمام المهدي هو متساوي الفضل مع أولاد الإمام المحسين، ولكن النصوص الأخرى دلت على أفضليته في فتخصص عموم هذه الرواية، والناتج: أن التسعة المعصومين كلهم في الفضل سواء، إلا الإمام المهدى في فهو أفضلهم.

<sup>(</sup>١) المحتضم : ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢) مقتضب الأثر: ٩؛ بحار الأنوار ٣٦: ٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) دلائل الإمامة: ٤٤٧ ح (٢٢/٢٧).

وعلى كل حال، فإن كان ما ذكرناه من نصوص يصلح دليلاً على التفاضل بينهم الله فبها، وإلا، فليست هي من المسائل التي يلزم الاعتقاد بها، فنحن يلزمنا الاعتقاد بهم الله جميعاً، وهذا المقدار كافٍ لنجاتنا في الدنيا والآخرة.

#### تنبيه: ما يكون فيه أهل البيت الله سواء.

ثبت من خلال النصوص العديدة، والتي ذكرنا بعضاً قليلاً منها هنا، أن الأئمة على يتفاضلون فيها بينهم بالمعنى الذي تقدم، وتنبغي الإشارة هنا إلى أن بعض النصوص أشارت إلى أنه رغم التفاضل الموجود بينهم على النهام يتساوون في بعض المنازل.

وبعبارة أخرى: أن التفاضل بينهم الله إنها هو عند الله تبارك وتعالى، وإنها بالنسبة لنا، فلا بد أن يكون تعاملنا معهم الله بالسوية في ما يتعلق بالمنازل التالية:

الله على وبتنصيب مباشر منه، بلغ به النبي الأكرم عَنْهُ.

٢/ لزوم الإيمان بهم علي جميعاً، وعدم جواز إنكار أي أحد منهم علي.
 ٣/ لزوم طاعتهم علي جميعاً، وعدم جواز مخالفة أي أحد منهم.

٤/ أنهم الله الله على حجة على جميع العباد، في قولهم وفعلهم وتقريرهم.

٥/ أنهم بطل متساوون في علم الحلال والحرام، فكلهم بطلك يعلم ذلك تماماً.

7/ أن علمهم علاه لدني لا كسبي بالطرق المتعارفة من ريادة المدارس والمعلمين العاديين.

٧/ أنهم المطالقات معصومون.

وفي كل ذلك نصت الروايات الشريفة على أن للرسول الأكرم الله ولأمير المؤمنين الفضل والزيادة.

والنصوص الدالة على ذلك عديدة، منها التالى:

# النص الأول:

عن أبي بصير قال: «سمعت أبا عبد الله عن أبي بصير قال: «سمعت أبا عبد الله عن أبي بصير قال: «نفدنا، فقلت: تزدادون شيئاً ليس عند رسول الله عند الله عند الله عند رسول الله عند الله عند رسول الله عند الله عند رسول الله عند الل

فقال علياً علياً فأخبره، فقال في علياً فأخبره ثم أتى علياً في فأخبره، ثم ألى واحد بعد واحد، حتى ينتهي إلى صاحب هذا الأمر». (١)

## النص الثاني:

عَنْ ذَرِيحٍ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله هَ عَنِ الأَئِمَّةِ بَعْدَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ؟ فَقَالَ هَذَ كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ هَ، إِمَاماً ثُمَّ كَانَ الْحُسَنُ هَ إِمَاماً، ثُمَّ كَانَ الْحُسَنُ هَ إِمَاماً، ثُمَّ كَانَ الْحُسَنُ هَ إِمَاماً، ثُمَّ كَانَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ هَ إِمَاماً، ثُمَّ كَانَ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ هَ إِمَاماً، ثُمَّ كَانَ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِي إِمَاماً، مَنْ أَنْكَرَ ذَلِكَ كَانَ كَمَنْ أَنْكَرَ مَعْرِفَةَ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى، ومَعْرِفَة رَسُولِه يَهِ.

<sup>(</sup>١) الاختصاص للشيخ المفيد ص ٣١٣، وقد ذكر الشيخ هنا عدة احاديث بهذا المعنى، فليراجع.

ثُمَّ قَالَ: قُلْتُ: ثُمَّ أَنْتَ جُعِلْتُ فِدَاكَ؟ فَأَعَدْتُهَا عَلَيْه ثَلَاثَ مَرَّاتٍ، فَقَالَ ﷺ لِي: إِنِّي إِنَّمَا حَدَّثْتُكَ لِتَكُونَ مِنْ شُهَدَاءِ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى فِي أَرْضِه». (١) النص الثالث:

# عَن ابْن مُسْكَانَ قَالَ: «سَأَلْتُ الشَّيْخَ [يعني الإمام الكاظم عَن

الأئمّة على السّلام؟

قَالَ ﷺ: مَنْ أَنْكَرَ وَاحِداً مِنَ الأَحْيَاءِ، فَقَدْ أَنْكَرَ الأَمْوَاتَ». (٢)

# النص الرابع:

عن مالك بن عطية قال: «قلت لأبي عبد الله على: الأئمة يتفاضلون؟

قال ﷺ: أما في الحلال والحرام فعلمهم فيه سواء، وهم يتفاضلون فيها سوى ذلك...». (۳)

## النص الخامس:

وعن أحمد بن عمر الحلبي قال: «قال أبو جعفر ﷺ: لا يستكمل عبد الإيمان حتى يعرف أنه يجري لآخرنا ما يجري لأولنا، وهم في الطاعة والحجة والحلال والحرام سواء، ولمحمد وأمير المؤمنين الله فضلها». (٤)

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ١٨١ بَابُ مَعْرِفَةِ الإِمَام والرَّدِّ إِلَيْه ح٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج ١ ص ٣٧٣ بَابُ مَنِ ادَّعَى الإِمَامَةَ ولَيْسَ لَهَا بِأَهْل ومَنْ جَحَدَ الأَئِمَّةَ أَوْ بَعْضَهُمْ ومَنْ أَثْبَتَ الإِمَامَةَ لَمِنْ لَيْسَ لَهَا بِأَهْلِ-ح٨.

<sup>(</sup>٣) الاختصاص للشيخ المفيد ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) الاختصاص للشيخ المفيد ص ٢٦٨.

#### النص السادس:

عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ كَثِيرٍ، عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ فَالَ: قَالَ الله تَعَالَى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا واتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَتُهُمْ بِإِيهانٍ أَلَحْقْنا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وما أَلَتْناهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ﴾.

قَالَ ﴿ اللَّذِينَ آمَنُوا ﴾ النَّبِيُّ عَلَى وأَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَذُرِّيَّتُه الأَئِمَّةُ وَالْمَا وَالأَوْمِنِينَ ﴿ وَلَمْ نَنْقُصْ ذُرِّيَّتَهُمُ الْحُجَّةَ الَّتِي وَالْأَوْمِياءُ (صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِمْ) أَخُقْنَا بِمْ وَلَمْ نَنْقُصْ ذُرِّيَّتَهُمُ الْحُجَّةَ الَّتِي جَاءَ بِهَا مُحَمَّدٌ عَلَيْ فِي عَلِيٍّ ﴿ وَحُجَّتُهُمْ وَاحِدَةٌ وطَاعَتُهُمْ وَاحِدَةٌ ﴾. (١)

## النص السابع:

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الكاظم ﴿ قَالَ: «قَالَ لِي: نَحْنُ فِي الْعِلْم والشَّجَاعَةِ سَوَاءٌ، وفِي الْعَطَايَا عَلَى قَدْرِ مَا نُؤْمَرُ ». (٢)

## النص الثامن:

عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمَغِيرَةِ، عَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﴿ قَالَ: «سَمِعْتُه يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: نَحْنُ فِي الأَمْرِ والْفَهْمِ والْحَلَالِ والْحَرَامِ نَجْرِي بَجْرًى وَاحِداً، فَأَمَّا رَسُولُ الله ﷺ وعَلِيُّ ﴿ فَلُهُمَا فَضْلُهُما ﴾. (٣)

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٧٥ بَابٌ فِي أَنَّ الأَثِمَّةَ صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِمْ فِي الْعِلْمِ والشَّجَاعَةِ والطَّاعَةِ سَوَاءٌ ح ١.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٧٥ بَابٌ فِي أَنَّ الأَئِمَّةَ صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِمْ فِي الْعِلْمِ والشَّجَاعَةِ والطَّاعَةِ سَوَاءٌ ح٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٧٥ بَابٌ فِي أَنَّ الأَثِمَّةَ صَلَوَاتُ الله عَلَيْهِمْ فِي الْعِلْمِ والشَّجَاعَةِ والطَّاعَةِ سَوَاءٌ ح٣.

#### المقالة الثامنة: العصمة.

قد يتخيل البعض أن القول بعصمة أهل البيت الله -بالحد الذي ذكرناه في مبحث العصمة في فصل الإمامة - هو نوع من الغلو، وقد تبين أنه لا غلو، ما دامت العصمة هي بإذن الله تبارك وتعالى، وليس فيها خروج عن الطبيعية الإنسانية المكنة، نعم، هي خروج عن المستوى العام للبشرية، أي إنها لا تكون إلا لخاصة الخاصة، ولكنها بالتالي بإذن الله تعالى، ولا مانع عقلياً ولا نقلياً منها.

#### المقالة التاسعة: العلم الخاص.

وهو أيضاً قد يُتوهم حصول الغلو فيه، والجواب فيه نفس الجواب علا تقدم من المراتب العلمية الكمالية الوجودية، فما دام هو علماً بإفاضة من الله تبارك وتعالى، وبإذنه ورحمته وتحت قدرته، فلا مانع منه في حد نفسه، وهو مهما كان مطلقاً بالنسبة لباقي الممكنات، إلا أنه بالنسبة لله تبارك وتعالى يبقى علماً محدوداً ممكناً، وهم علياً هنه محتاجون إلى الباري جل وعلا ولا يستغنون عنه.

وبهذا الاعتبار لا غلو في علمهم مهما عظم.

### المقالة العاشرة: الولاية التكوينية للأئمة عليهم السلام. (١)

قد يُقال: إن إثبات الولاية التكوينية لأئمة أهل البيت الحال هو نوع من الغلو فيهم، وحتى تتبين الحال نذكر النقاط التالية:

#### النقطة الأولى: معنى الولاية التكوينية:

هي القدرة على التصرف في قوانين التكوين ونظام العالم.

أو قل: هي مرتبة كمالية مرتبطة بالقدرة على التصرف في شؤون العالم وسننه وقوانينه.

وبتعبير ثالث: «هي عبارة عن تسخير المكونات تحت إرادتهم على الله وقوته». (٢)

وبتعبير رابع: عبارة عن تأثير مشية النبي الله أو الإمام في أمر كوني بمجردها [أي بمجرد المشيئة] أو مع فعل ما يكون ذلك التأثير، من قبيل

<sup>(</sup>۱) تقدم شيء من الكلام حول الولاية التكوينية لأهل البيت في مبحث الإمامة - الإمامة الخاصة: النقطة الرابعة: القدرة الخاصة لدى أهل البيت الله (الولاية التكوينية)، وانظر أيضاً (التساؤل الثالث: أن الولاية التكوينية تلازم تحديد قدرة الله تعالى) في التساؤلات التي ذُكرت أواخر مباحث الإمامة.

<sup>(</sup>٢) كتاب المكاسب والبيع- تقرير بحث النائيني للآملي ج٢ ص ٣٣٢. ومصباح الهدى في شرح العروة الوثقى للشيخ محمد تقي الآملي ج١٠ ص ٣٧٠.

خرق العادة كإحياء عيسى على نبينا (وآله وعليه الصلاة والسلام) وتفجير موسى العيون بضرب عصاه إلى غير ذلك. (١)

وقد صرح الكثير من علمائنا بأن ثبوتها للمعصومين الله أمر مفروغ عنه، ونذكر من كلماتهم التالي:

### الكلمة الأولى: للسيد الخوئي تتُشُ:

قال مَدُنُّ : أمّا الولاية التكوينية: فلا إشكال في ثبوتها وأنّ المخلوقات بأجمعها راجعة إليهم وإنّها خلقت لهم، ولهم القدرة على التصرف فيها وهم وسائط التكوين، ولعلّ ذلك بمكان من الوضوح ولا يحتاج إلى إطالة الكلام. (٢)

وقال تشنى: في ولايتهم على المخلوق بأجمعهم، كما يظهر من الأخبار، لكونهم لا شبهة في ولايتهم على المخلوق بأجمعهم، كما يظهر من الأخبار، لكونهم واسطة في الايجاد، وبهم الوجود، وهم السبب في الخلق، إذ لولاهم لما خلق الناس كلهم، وإنها خلقوا لأجلهم، وبهم وجودهم، وهم الواسطة في الإفاضة، بل لهم الولاية التكوينية لما دون الخالق. فهذه الولاية نحو ولاية الله تعالى على الخلق ولاية إيجادية، وإن كانت هي ضعيفة بالنسبة إلى ولاية الله تعالى على الخلق. (٣)

<sup>(</sup>١) إرشاد الطالب إلى التعليق على المكاسب للميرزا جواد التبريزي ج٣ شرح ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) التنقيح في شرح المكاسب - البيع (موسوعة السيد الخوئي) تقرير بحث السيد السيد الخوئي للغروي ج٣٧ ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) مصباح الفقاهة للسيد الخوئي ج٣ ص ٢٧٩ و ٢٨٠.

# الكلمة الثانية: للسيد الروحاني (قُدُس سره):

(الولاية التكوينية -أي ولاء التصرف التكويني - والمراد بها: كون زمام أمر العالم بأيديهم، ولهم السلطنة التامة على جميع الأمور بالتصرف فيها كيف ما شاءوا إعداماً وإيجاداً، وكون عالم الطبيعة منقادا لهم لا بنحو الاستقلال بل في طول قدرة الله تعالى وسلطنته واختياره، بمعنى أن الله تعالى أقدرهم وملكهم كما أقدرنا على الأفعال الاختيارية، وكل زمان سلب عنهم القدرة بل لم يفضها عليهم انعدمت قدرتهم وسلطنتهم.

ومن هذا الباب معجزات الأنبياء والأولياء، وقد دل الكتاب الكريم على ثبوت ذلك لأشخاص، قال الله تعالى: ﴿قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ عَلَى ثبوت ذلك لأشخاص، قال الله تعالى: ﴿قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾ وقال عز من قائل: ﴿فَسَخَرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاءً حَيْثُ أَصَابَ وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاصٍ وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ ﴾ وقال سبحانه: ﴿أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَقَالُ مَنْ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ الله وَأُبْرِئُ الْأَكْمَة وَالْأَبْرَصَ وَأُحْيِ اللَّوْتَى بِإِذْنِ الله وَأُبْرِئُ اللَّهُ وَأَنْبِكُمْ ﴾ إلى غير ذلك من الآيات المتضمنة لثبوت ولاء التصر ف لأشخاص.

وإذا ثبت ذلك لهؤلاء فثبوته للرسول الأعظم الله وخليفته الذي عنده علم الكتاب بنص القرآن لا يحتاج إلى بيان، وعليه فالروايات المتواترة المتضمنة للمعجزات والكرامات الصادرة على المعصومين المسال - كالتصرف الولائي في النقش وصيرورته أسداً مفترساً وما شاكل - إنها نلتزم بها ونعتقد من غير

التزام بالتأويل، كيف ونرى أنهم عليه بعد موتهم تصدر عنهم كرامات من ابراء المريض الذي عجز الأطباء عن ابرائه، وحل معضلات الأمور وما شاكل، وليس ذلك إلا لما ذكرناه.

ويمكن أن تكون الآية الكريمة: ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ﴾ ناظرة إلى ثبوت هذا المعنى من الولاية أيضا للنبي يَنالله.

بالجملة: ثبوت الولاية بهذا المعنى للنبي والأئمة المعصومين - الذين يشبت لهم جميع ما يثبت للنبي الله للروايات الكثيرة المتواترة - مما لا ينبغي التوقف فيه.

وأما شبهة استلزام ذلك للشرك، فهي تندفع بأنا لا ندّعي ثبوت ذلك لهم بالاستقلال، بل إن الله تبارك وتعالى ملّكهم وأقدرهم كها ملّكنا وأقدرنا على الأفعال الاختيارية، وبه يظهر أن لا ينافيه قوله تعالى: ﴿قل لا أملك لنفسي نفعا ولا ضرا) فإن المراد عدم الملكية بالاستقلال.)(١)

## الكلمة الثالثة: للشيخ ناصر مكارم الشيرازي (حفظه الله):

المراد من الولاية التكوينية، فهي: قدرة الإنسان على التصرف في عالم الخلق والتكوين بأمر الله تعالى وإذنه، والإتيان بأفعال خارقة للعادة والنواميس الطبيعية لعالم الأسباب، فمثلًا يبرئ المريض الذي لا علاج له بإذن الله، وذلك من خلال الهيمنة والنفوذ الذي وهبه الله تعالى له، أو يحيي

<sup>(</sup>١) فقه الصادق ﷺ للسيد محمد صادق الروحاني ج١٦ شرح ص ١٥٣ إلى ص ١٥٥.

الموتى، وأعمال اخرى من هذا القبيل، وكل أشكال التصرف المعنوي غير الاعتيادي في أرواح وأجسام البشر، وهذا النوع يشمل الطبيعة أيضاً. (١)

# ومن هذا كله نخلص إلى التالي:

أولاً: أن الولاية التكوينية هي من توابع صفة القدرة، لا العلم، وإن كان للعلم مدخلية معينة في ثبوتها.

ثانياً: أنها لا تكون إلا بإذن الله تبارك وتعالى.

ثالثاً: أن الولي فيها يهيمن على الكون ومجرياته، بحيث يتمكن من التصرف في قوانينه وسننه.

رابعاً: أن القرآن الكريم أثبتها للعديد من الأنبياء بصريح آياته، وبالتالي فالوقوع أدلّ دليل على الإمكان.

خامساً: أن ثبوتها للمعصومين السلام أمر مفروغ عنه.

#### النقطة الثانية: مراتب الولاية التكوينية:

نعرض هذه المراتب بطريقتين:

## الطريقة الأولى: للشيخ ناصر مكارم الشيرازي (حفظه الله تعالى):

ذكر الشيخ ناصر مكارم الشيرازي أن الولاية التكوينية لها أربع حالات، هي في الحقيقة مراتب لها، فقال ما نصه (٢):

<sup>(</sup>١) نفحات القرآن للشيخ ناصر مكارم الشيرازي ج٩ ص ١٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: نفحات القرآن للشيخ ناصر مكارم الشيرازي ج٩ ص ١٢١ و ١٢٢.

1- «الولاية في أمر الخلقة وخلق العالم»: بمعنى أنّ الله تبارك وتعالى يمنح عبداً من عباده أو ملكاً من ملائكته قدرة خلق العوالم أو محوها من الوجود، ومن المسلّم به أنّ هذا الأمر ليس مستحيلًا، لأنّ الله على كل شيء قدير وقادرٌ على منح أي نحو من القدرة لأي إنسان، بَيدَ أنّ آيات القرآن تؤكّد في كل المواضع على أنّ خلق عالم الوجود والسموات والأرضين والجن والإنس والملائكة والنباتات والحيوانات والجبال والبحار قد حصل بقدرة الله جلّ وعلا، لا عن طريق عباده الخاصين أو ملائكته، لذا فقد نسب الخلق إليه في جميع الأحوال، ولم ينسب هذا الأمر إلى غيره «بنحو واسع» في أي موضع أبداً، وعليه فإنّ خالق السموات والأرضين والنبات والحيوان والإنسان هو الله وحده.

7- «الولاية التكوينية في ايصال الفيض»: بمعنى أنّ كل إمداد ورحمة وبركة وقدرة من قبل الله تعالى تصل إلى عباده أو سائر الكائنات في عالم الوجود بواسطة أولياء الله وخاصة عباده، كمياه الشرب بالنسبة للبيوت في مدينة ما، التي تمر من خلال الأنبوب الرئيس، وهذا الأنبوب الكبير يستلم المياه من مصدرها ويوصلها إلى جميع النقاط، ويعبر عنه بـ «الواسطة في الفيض.».

وهذا المعنى ليس محالًا أيضاً من الناحية العقلية، ويشاهد نموذجه في العالم الصغير، وبناء الإنسان، وتوزيع المواد الغذائية على الخلايا كافّة عن طريق شريان القلب، فها المانع من ذلك في العالم الكبير أيضاً؟

ولكن ممّا لا شك فيه أنّ إثباته بحاجة إلى دليل مقنع، وإذا ما ثبت فهو بإذن الله تعالى.

٣- «ولاية تكوينية في حدود معينة»: كإحياء الموتى وشفاء المرضى الذين يستحيل علاجهم ونحو ذلك.

وقد وردت نهاذج من هذا النوع من الولاية بشأن بعض الأنبياء في القرآن الكريم بصراحة... والروايات الإسلامية شاهد على ذلك أيضاً، من هنا فإنّ هذا الفرع من الولاية التكوينية ليس ممكناً من ناحية العقل فحسب، بل هنالك أدلة نقلية عليه أيضاً.

٤- «الولاية التي تعني الدعاء من أجل تحقيق المطالب»: ويأتي ذلك بقدرة الله تعالى، فإنّ النبي عَنْ أو الإمام المعصوم يدعو فيتحقق ما طلبه من الله تعالى.

وهذا المعنى ليس فيه أي محذور عقلي ولا نقلي، وأنّ الآيات والروايات مليئة بنهاذج منه، بل ربّها لا يمكن إطلاق اسم الولاية التكوينية عليه؛ لأنّ استجابة دعائه تأتي من قبل الله تعالى...

### الطريقة الثانية(١)؛

الولاية التكوينية ظاهرة وجودية حقيقة، تعني القدرة النفسية والمعنوية فوق المعدل العام، وهي ظاهرة مشككة لها درجات ومراتب كأي قدرة (۱) أشار لهذه الطريقة ساحة السيد الأستاذ جعفر الحكيم (حفظه الله تعالى) في مجلس درسه في علم الكلام (الدرس (١٩٥) السبت ١٩ ذو القعدة ١٤٤١ هـ/ ١١ تموز ٢٠٢٠م)

أخرى، وقد ذكرت لها مراتب نمر عليها بشكل سريع:

#### المرتبة الأولى: معرفة الملكوت.

وهي مرتبة يصل إليها الفرد من خلال التزام التقوى منهجاً عاماً في حياته، وهي نتيجة لتهذيب النفس والتعبد الخالص، وهي بوابة الرحلة التكاملية التي يسير فيها الإنسان نحو عالم الغيب والمعنى، تنتج أن يقفز بها الإنسان عن المعدل الطبيعي للناس.

وهو ما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فَرُقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّتَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيم ﴾. (١)

﴿ وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْراهِيمَ مَلَكُوتَ السَّماواتِ وَالْأَرضِ وَلِيَكُونَ مِنَ اللَّوقِنِينَ ﴾ (٢)

### المرتبة الثانية: السلطة على النفس.

بحيث يصير مصداقاً حقيقياً لحاكمية العقل على الهوى (الشهوة والغضب)، ليس مجرد كبحها فحسب، وإنها تحويلها إلى أدوات مطيعة، بحيث تتم برمجة كل قوى النفس لتكون قوى خير فاعلة، قيادها بيد العقل.

وهي ملاك العبودية الخالصة التي تفتح النفس إلى الوصول إلى المرات الكمالية العالية.

<sup>(</sup>١) الأنفال ٢٩

<sup>(</sup>٢) الأنعام ٧٥

#### المرتبة الثالثة: السيطرة على البدن.

إن النفس محتاجة إلى البدن في هذا العالم في فعلها، فهي وإن كانت مجردة ذاتا إلا أنها حبيسة البدن، لا تفعل شيئاً إلا من خلاله، وبهذا اللحاظ تكون هي التابعة للبدن، وهو معنى كونها مجردة ذاتاً مادية فعلاً.

ولكن حيث يترقى الإنسان في عوالم تهذيب النفس والتكامل، فإنه قد يصل إلى مرتبة تصبح عنده القدرة على السيطرة على البدن بحيث يجعله يعمل أعمالاً جسمانية خارقة بأمر النفس، كالمشي على الماء، أو على الهواء.

#### المرتبة الرابعة: التصرف في عالم الوجود.

بحيث يدخل صاحبها في نظام الأسباب والمسببات في عالم الوجود، فيصل إلى حد الولاية المقطعية (إقامة المعجزة)، وقد يدخل في نظام السببية الفاعلية أو الغائية.

وسيتبين أن أهل البيت الله قد وصلوا إلى أعلى مراتب الولاية التكوينية.

#### النقطة الثالثة؛ مؤهلات الولاية التكوينية؛

بعد الفراغ عن وتسليم أن أفعاله جل وعلا معللة بالغايات، يقع السؤال عن المؤهلات التي يلزم توفرها في الولي التكويني، والتي بها يرتفع الجزاف والعبث عن إعطائه الإذن بالتصرف في عالم التكوين، والمؤهلات هي التالي:

### المؤهل الأول: الإذن الإلهي:

فإعطاء الولاية التكوينية لغير الباري جل وعلا إنها هو فعل إلهي، أي إنه بإذنه تعالى، وأي تصوير للولاية بدون إذنه جل وعلا فهو من الغلو الذي لا يقول به أحد من الشيعة.

## وهذا المؤهل يرتكز على:

أ- نفي التفويض المطلق والمستقل عن الإذن الإلهي، وأنه تعالى ما زال قادراً على التصرف في مجريات الكون.

ب- أنه تعالى خلق العالم وفق قوانين خاصة لا يعلمها إلا هو، خاصة نظام العلة والمعلول.

ج- وأن له (تعالى) الحق في أن يُعلّم بعض مخلوقاته أنظمة تلك القوانين، أو قل: أن يجعل بعض مخلوقاته عالمة بقوانين العالم، وقادرة على التصرف فيه.

د- وينتج: أنه لا يحق لأي أحد بل لا يمكن أن يتصرف في تلك القوانين ما لم يأذن له الباري جل وعلا في ذلك، ويتم الإذن عملياً بإعطاء مفاتيح تلك القوانين بيد الولي، وبالتالي يمكنه أن يتصرف في تلك القوانين ومخرجاتها التكوينية.

الماء من طبيعته أنه يروي، ولكن ذلك باعتبار أن الله تعالى جعل فيه خاصية الإرواء، وإلا، فيمكن رفع هذه الخاصية منه، فلا يكون الماء مزيلاً للعطش.

النار من طبيعتها أنها محرقة، ولكنها إنها كانت كذلك بإذن الله تبارك وتعالى، وإلا، فلو أمرها لكانت برداً وسلاماً لا محرقة مهلكة.

### المؤهل الثاني: العلم الخاص:

لقد تبين أن العالم قد صُمّم بطريقة علمية دقيقة، وأن هناك قوانين تتحكم به من الذرة إلى المجرة، وبالتالي، فأي تغيير في مجريات ومخرجات قانون ما، لا يكون بطريقة عشوائية، وإلا لأنتج الدمار الشامل، ولا يكون أيضاً من دون علم، لأنه ربها أدى إلى نتائج غير منظّمة، وعشوائية، وقد تؤدي إلى كوارث كونية.

فالولي، الذي تُدعى له الولاية التكوينية، لا بد أن يكون عنده من العلم ما يتجاوز به الحدود الطبيعية للبشر، وهو الذي أهّله إلى أن يتصرف في قوانين العالم، من دون أن يؤدي ذلك إلى العشوائية ولا الكارثية ولا حتى خلاف الحكمة الإلهية والهدف من الخلقة.

وهذا ما يبرر عدم تفعيل المعصومين الولايتهم التكوينية مع أعدائهم بالخصوص، أو في مجمل حياتهم الشريفة، فالملاحظ في حياتهم الشريفة، فالملاحظ في حياتهم النهم كانوا يتصرفون وفق القانون الطبيعي لهذا العالم، ولم يقع منهم غيره من الخوارق إلا في حالات قليلة نسبياً قياساً إلى مجمل أفعالهم، وما ذلك إلا لأنهم لا يستخدمون قدراتهم تلك إلا في موضع الحكمة.

وفي الحقيقة، فإن هذا يتكئ على حقيقة أشرنا لها في بحث القدرة (١)، من أنه ليس من ذاتيات القادر أن يُفعّل قدرته كلها لتثبت له، وإنها له أن يستخدم بعض قدرته، وله أن يترك أموراً يقدر عليها، ليس إلا لأن الحكمة تأبى الفعل وإن كان الفرد قادراً عليه، وهذه مسألة وجدانية.

### النقطة الرابعة: مناشئ وجذور الولاية التكوينية:

ذكر العلماء عدة مناشئ تمثل الجذور الحقيقية لتمتع الولي المعصوم بالقدرة على التصرف في مجريات الكون، والملاحظ فيها: أنها على اختلافها ترجع إلى حقيقة واحدة، وهي: الإذن الإلهي وفق الحكمة اللا متناهية لشخص يتمتع بمؤهلات خاصة، ولزيادة التوضيح ننقط ما ذكروه بالتالى:

### أولاً: الإذن الإلهي الخاص.

وقد عرفنا أن الإذن هو الوجه الجامع لكل ما قيل في الولاية التكوينية لأي موجود من الموجودات.

وهو ما قد يُعبر عنه بالتفويض الإلهي لبعض مخلوقاته في ذلك.

وفي الحقيقة، أن هذا الوجه:

١ - في الوقت الذي يُثبت شرعية الولي في تصرفاته، وحكمتها.

٢- هو أيضاً يُثبت التفاوت في الولاية التكوينية للأفراد والموجودات،

<sup>(</sup>١) انظر بحث القدرة في الجزء الأول: النقطة الثالثة: خصائص القدرة الإلهية- الخصيصة الثالثة: إن القدرة محكومة للحكمة.

فإن الإذن ليست له مرتبة واحدة كما هو واضح.

٣- وفي الوقت ذاته، فإن الإذن الإلهي يمثل عامل اطمئنان للمولّى عليهم، بأن هذا الولي، الذي لديه قدرات عالية جداً بحيث إنه يستطيع أن يتصرف في الكون وقوانينه، هو لن يستعمل قدرته تلك في ما يرجع على العباد بالضرر والشر، وإنها سيكون فعله تصرفه في الكون بها يتناسب مع المصلحة العامة للمخلوقات، وبها يتناسب مع الهدف النهائي الذي خلق الله تعالى من أجله العالم، ويتناسب أيضاً مع الحكمة الإلهية.

وعلى كل حال، يدل على هذا المنشأ للولاية التكوينية العديد من النصوص، من قبيل النصوص القرآنية التي صرّحت بأن ما كان يفعله النبي عيسى من أفعال خارقة وتصرفات في عالم التكوين إنها كان بإذن الله تبارك وتعالى، قال تعالى حكاية عن لسان عيسى في: ﴿وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِي قَدْ جِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ أَنِي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ الله وَأُبْرِئُ الْأَكْمَة وَالْأَبْرَصَ وَأُحْيِي المُوْتَى بِإِذْنِ الله وَأُنْبِئُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿ ())

## ثانياً: العلم الخاص.

الذي يكون لدى الولي، والذي يتمكن به من اكتشاف قوانين العالم، وبالتصرف بها بها يتناسب مع الحكمة الإلهية.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٤٩.

ويدل على هذا الوجه ما جاء في القرآن الكريم من أن آصف بن برخيا تمكن من الإتيان بعرض بلقيس من مملكتها إلى سليهان النبي على بأسرع من لمح البصر بسبب أن لديه علماً من الكتاب، قال تعالى: ﴿قَالَ يَا أَيُّهَا الْمُلاَ أَيُّكُمْ لَح البصر بسبب أن لديه علماً من الكتاب، قال عفريتُ مِنَ الجِّنِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ. قَالَ عِفْريتُ مِنَ الجِّنِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَوْتَدَ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِنْدَهُ عَلْمُ مِنَ الْكِتَابِ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمًا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِنْدَهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَضْلِ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمًا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِنْدَهُ قَالَ هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّ لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكُفُرُ وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّ غَنِي كَرِيمٌ ﴾. (١)

# ثالثاً: معرفة الاسم الأعظم.

فقد أشارت بعض النصوص الدينية إلى أن معرفة هذا الاسم الأعظم هي السبب في امتلاك الفرد الولاية التكوينية على قوانين العالم، ولعل هذا الوجه يرجع إلى علم خاص -حسب بعض تفسيرات الاسم الأعظم كما سيأتي-، فما ذُكر في الوجه الثاني يُقصد به العلم اللدني، الذي يكون للولي بغير الطرق الطبيعية لتحصيل العلم، وما ذُكر هنا، يُراد به علم أخص من ذلك العلم اللدني، وهو العلم بخصوص الاسم الأعظم، فضلاً عن العلم الخاص.

هذا، وقد صرحت الروايات الشريفة أن العلم به متفاوت حسب درجات الولي التكاملية، فهناك من يعرف جزءاً واحداً منه، وهناك من يعلم

<sup>(</sup>۱) النمل ۳۸ – ۶۰.

أكثر، ومهم اتسعت معرفة الولي به، فإن هناك مرتبة منه مستأثرة، لا يعلمها إلا الله تبارك و تعالى.

#### بحث استطرادي: معنى الاسم الأعظم.

ليتضح شيء من حقيقة الاسم الأعظم، نذكر التالي:

## أولاً: معنى الاسم الأعظم في النصوص:

بمتابعة النصوص، فإنه يمكن وجود عدة نصوص ذكرت الاسم الأعظم، وذكرت عدة معان له، هي على عدة طوائف(١):

### الطائفة الأولى: أن الاسم الأعظم هي البسملة.

فقد روي عن رسول الله على الله الله الله الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ أَقْرَبُ إِلَى الإِسمِ الأَعظَم (٢) مِن سَوادِ العَينِ إِلَى بَياضِها. (٣)

(١) تمكن مراجعة مصادر هذه النصوص في: موسوعة العقائد الإسلامية للشيخ محمد الريشهري ج٣ ص ٤٥٧ - ٤٦٥.

(۲) في هامش المصدر: استعملت كلمة (اسم) في معناها الجامع القابل للصدق على جميع أسائه تعالى، فهو من باب ذكر المفهوم والإشارة به إلى المصداق. وبها أنّ الاسم الأعظم أشرف المصاديق فلا محالة أن يكون أولى وأحقّ بانطباق المفهوم عليه. وبهذا يتضح معنى كون (باسم الله) أقرب إلى الاسم الأعظم من سواد العين إلى بياضها ؛ فإنّ القرب بينها قرب ذاتي، إذ المفهوم متّحد مع مصداقه خارجاً، وقرب سواد العين إلى بياضها قرب مكانيّ، والاتّحاد بينها وضعيّ (البيان في تفسير القرآن: ١٥٥). (٣) عدّة الداعي: ٤٩، عيون أخبار الرضا: ٢ / ٥ / ١١ عن محمّد بن سنان عن الإمام الرضائي، تفسير العيّاشي: ١ / ٢١ / ٣١ عن إسماعيل بن مهران عن الإمام الرضائي، دلائل الإمامة: ٢١٠ عن أبي هاشم عن الإمام العسكري في وفيها «اسم الله الأعظم «بدل «الاسم الأعظم «، بحار الأنوار: ٧٨ هاشم عن الإمام العسكري في وفيها «اسم الله الأعظم «بدل «الاسم الأعظم «، بحار الأنوار: ٧٨ / ٢٥٠ راجع: تهذيب الأحكام: ٢ / ٢٨٩ / ١٥٥ والمستدرك على الصحيحين: ١ / ٧٣٨ /

وفي رواية عن معاوية بن عبّار عن الإمام الصادق ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحِيمِ ﴾ اللهُ الل

### الطائفة الثانية: مجموعة من الآيات.

فقد روي عن رسول الله على الله على الله الأعظم في هاتين الآيتين: ﴿ وَاللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُن الرَّحِيمُ ﴾ ، وفاتِحَة سورَة آلِ عِمرانَ: ﴿ وَاللَّهُ لَا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ الحُيُّ الْقَيُّومُ ﴾ . (٢)

وعنه عَيِّلَةَ: «إسمُ اللهِ الأَعظَمُ الَّذي إِذا دُعِيَ بِهِ أَجابَ في سُور ثَلاث: البَقَرَةِ، وآلِ عِمرانَ، وطه ». (٣).

وعنه عَيَّا ﴿ وَاسِمُ اللهِ الْأَعظَمُ الَّذِي إِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَابَ فِي هَذِهِ الآيةِ مِن آلِ عِمرانَ: ﴿ قُلِ اللهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعْزِنُ مَنْ تَشَاءُ وَتُعْزِنُ مَنْ تَشَاءُ وَتُعْزِنُ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْحُيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (٤)

٢٠٢٧ وتاريخ بغداد: ٧ / ٣١٣ / ٢٨٢٦ وكنز العيّال: ٢ / ٢٩٦ / ٤٠٤٧.

<sup>(</sup>١) مهج الدعوات: ٣٧٩.

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داوود: ۲ / ۸۰ / ۱۶۹۲، سنن الترمذي: ٥ / ٥١٧ / ٣٤٧٨، سنن ابن ماجة: ٢ / ١٧٦٧ / ٣٨٥٨ وليس فيه ذيله، سنن الدارمي: ٢ / ٩٠٧ / ٣٢٦٦، المعجم الكبير: ٢٤ / ١٧٤ / ١٧٤ / ١٩٤١ و ح ٤٤١ و الثلاثة الأخيرة نحوه وكلّها عن أسهاء بنت يزيد، كنز العيّال: ١ / ٤٥١ / ١٩٤١ نقلا عن مسند ابن حنبل.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجة: ٢ / ١٢٦٧ / ٢٥٨٥، المستدرك على الصحيحين: ١ / ١٨٦١ وليس فيه «الذي إذا دعي به أجاب»، المعجم الكبير: ٨ / ٢٣٧ / ٧٩٢٥، المعجم الأوسط: ٨ / ١٩٢ / ١٩٢٥ كلّها عن أبي أُمامة، كنز العيّال: ١ / ٤٥١ / ١٩٤٢؛ مهج الدعوات: ٣٨٠ عن أبي أُمامة، بحار الأنوار: ٩٣ / ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) المعجم الكبير: ١٢ / ١٣٣ / ١٣٧٩ عن ابن عبّاس، كنز العمّال: ١ / ٤٥١ / ١٩٤٣ ؛ مهج

وعنه ﷺ: «هَل أَدُلُّكُم عَلَى اِسمِ الله الأَعظَمِ الَّذِي إِذَا دُعِيَ بِهِ أَجَابَ، وإِذَا سُئِلَ بِهِ أَعطَى الدَّعوَةُ الَّتي دَعا بِهَا يونُسُ، حَيثُ ناداهُ فِي الظُّلُماتِ الثَّلاثِ: ﴿لاَّ إِلَهَ إِلاَّ أَنتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ الظَّالِينَ ﴾. ». (١)

وعنه عَيَالَيْ: «إسمُ الله الأعظمُ في سِتِّ آيات مِن آخِرِ سورَةِ الحَشرِ». (٢)

وعن البراء بن عازب: ﴿ قُلتُ لِعَلِيًّ ﴿ يَا أَمِيرَ الْمُومِنِينَ ، أَسَأَلُكَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ إِلا خَصَصتني بِأَعظَمِ ما خَصَّكَ بِهِ رَسُولُ الله عَلَيْ ، واختَصَّهُ بِهِ جَبرئيلُ ، وأرسَلَهُ بِهِ الرَّحمنُ ، فَضَحِكَ ، ثُمَّ قالَ: إِذَا أَرَدتَ أَن تَدعُو اللهَ بِاسَمِهِ جَبرئيلُ ، وأرسَلَهُ بِهِ الرَّحمنُ ، فَضَحِكَ ، ثُمَّ قالَ: إِذَا أَرَدتَ أَن تَدعُو اللهَ بِاسَمِهِ الأَعظَمِ ، فَاقرَأ مِن أَوَّلِ سُورَةِ الْحَديدِ إِلَى آخِرِ سِتِّ آيات مِنها إِلى ﴿ ... عَلِيمُ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ . ، وآخِرَ سُورَةِ الْحَشرِ يَعني أَربَعَ آيات ، ثُمَّ ارفَع يَدَيكَ فَقُل: يا مَن هُو هكذا ، أَسَأَلُكَ بِحَقِّ هذِهِ الأَسَاءِ أَن تُصَلِّي عَلى مُحَمِّد وآلِ مُحَمَّد ، وأَن يَعني مَد وكر بِي كَذَا وكذا مِمَّا تُريدُ .

فَوَاللهِ الَّذي لا إِلهَ غَيرُهُ لِتَنقَلِبَنَّ بِحاجَتِكَ إِن شاءَ اللهُ». (٣)

وعن الإمام الصادق عن السم الله الأعظم مُقَطَّعٌ في أُمِّ الكِتابِ». (٤)

الدعوات: ٣٨٠ عن أسماء بنت زيد وزاد فيه الآية ٢٧ من آل عمران.

<sup>(</sup>۱) المستدرك على الصحيحين: ١/ ٦٨٥ / ١٨٦٥، تفسير الطبري: ١٠ / الجزء ١٧ / ٨٢ نحوه وكلاهما عن سعد بن مالك، كنز العيّال: ١/ ٢٥٤ / ١٩٤٤ وراجع: بحار الأنوار: ٩٣ / ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان: ٩ / ٤٠١ عن ابن عبّاس، بحار الأنوار: ٩٣ / ٢٢٤ ؛ الفردوس: ١ / ٤١٦ / ١٦٨ ، المردوس: ١ / ٤١٦ / ١٦٨٦ عن ابن عبّاس، كنز العيّال: ١ / ٤٥٢ / ١٩٤٥.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال: ٢ / ٢٤٨ / ٣٩٤١ نقلا عن أبي داوود، الدرّ المنثور: ٨ / ٤٩ نقلا عن ابن النجّار في تاريخ بغداد وراجع: بحار الأنوار: ٩٣ / ٢٣٠ / ٢.

<sup>(</sup>٤) ثواب الأعمال: ١٣٠ / ١، تفسير العيّاشي: ١ / ١٩ / ١، مهج الدعوات: ٣٧٩ كلّها عن علّي بن

وعنه ﴿ اللهِ الْأَعظَمِ اللهَ هُوَ حَرفٌ مِن حُروفِ اسمِ اللهِ الْأَعظَمِ اللهَ الْقَطَّعِ فِي القُرآنِ، الَّذي يُؤَلَّفُهُ النَّبِيُّ ﷺ وَالإِمامُ، فَإِذا دَعا بِهِ أُجيبَ. (١)

الطائفة الثالثة: نُصوصٌ منَ الأَدعيَة.

وعن بريدة: «سَمِعَ النَّبِيُّ عَيَّا لَا رَجُلا يَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسَأَلُكَ بِأَنَّكَ أَنتَ اللَّهُ الأَحَدُ الصَّمَدُ الَّذي لَم يَلِد ولَم يولَد ولَم يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ.

فَقَالَ رَسُولُ اللهَ عَيَالَةَ: لَقَد سَأَلَ اللهَ بِاسْمِهِ الْأَعظَمِ، الَّذي إِذَا شُئِلَ بِهِ أَعطى، وإذا دُعِيَ بِهِ أَجابَ». (٣)

أبي حمزة البطائني، بحار الأنوار: ٩٢ / ٢٣٤ / ١٦.

<sup>(</sup>۱) معاني الأخبار: ۲۳ / ۲، تفسير القمّي: ۱ / ۳۰ كلاهما عن أبي بصير، بحار الأنوار: ۲ / ۱٦/ ۳۸.

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجة: ٢ / ١٢٦٨ / ٣٨٥٨، سنن الترمذي: ٥ / ٥٥٠ / ٣٥٤٤ نحوه، مسند ابن حنبل: ٤ / ٢٤١ / ٢٢٠٦، المصنف لابن أبي شيبة: ٧ / ٥٧ / ٢ كلّها عن أنس بن مالك وراجع كنز العيّال: ١ / ٢٤٢ / ٤٩٨ ومهج الدعوات: ٣٨٠ وبحار الأنوار: ٩٥ / ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجة: ٢ / ١٢٦٧ / ٣٨٥٧، سنن أبي داوود: ٢ / ٧٩ / ١٤٩٣ وفيه «بالاسم» بدل «باسمه الأعظم»، سنن الترمذي: ٥ / ٥١٥ / ٣٤٧٥ نحوه، مسند ابن حنبل: ٩ / ١٣ / ٢٣٠٢٦ عن عبد الله بن بريدة، صحيح ابن حبّان: ٣ / ١٧٣ / ١٩٨١، المستدرك على الصحيحين: ١ / ٣٨٣ / ١٨٥٨، كنز العيّال: ١ / ٣٤٣ / ١٩٤٩؛ بحار الأنوار: ٩٣ / ٢٢٤.

وعن أنس: «أَنَّهُ كَانَ مَعَ رَسُولِ الله عَلَيْ جَالِساً ورَجُلُ يُصَلِّي، ثُمَّ دَعَا: اللَّهُمَّ إِنِّي أَساًلُكَ بأَنَّ لَكَ الحَمدَ لا إِلهَ إِلاّ أَنتَ، المَنَّانُ، بَديعُ السَّماواتِ وَالأَرضِ، يا ذَا الجَلالِ وَالإِكرامِ، يا حَيُّ يا قَيَّومُ. فَقالَ النَّبِيُّ عَلَيْهَ: لَقَد دَعا اللهَ بِاسمِهِ العَظيمِ، الَّذي إِذا دُعِيَ بِهِ أَجابَ، وإِذا سُئِلَ بِهِ أَعطى». (١)

وعن أنس: كُنتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْقَ «دَعا رَجُلُ فَقالَ: يا بَديعَ السَّهاواتِ، يا حَيُّ يا قَيَّومُ، إِنِّي أَسَأَلُكَ. فَقالَ: أتدرونَ بِها دَعا؟ وَالَّذي نَفسي بِيَدِهِ، دَعَا اللهَ بِالسَمِهِ الَّذي إِذا دُعِيَ بِهِ أَجابَ». (٢)

وإِنَّ أَمِيرَ الْمُؤمِنينَ عَلَى اللهُ أَحَدُّ، فَلَمَّا فَرَغَ قالَ: يا هُوَ، يا مَن لا هُوَ إِلاَّ هُوَ، اغْفِر لي وَانصُرني عَلَى القومِ الكافِرينَ. وكانَ عَلِيُّ عَلَى يقولُ لا هُوَ إِلاَّ هُوَ، اغْفِر لي وَانصُرني عَلَى القومِ الكافِرينَ. وكانَ عَلِيُّ عَلَى يقولُ ذلكَ يَومَ صِفِّينَ وهُوَ يُطارِدُ، فَقالَ لَهُ عَمَّارُ بنُ ياسِر: يا أَميرَ المُؤمِنينَ، ما هذِهِ الكِناياتُ؟ قالَ: إسمُ اللهِ الأَعظمُ وعِادُ التَّوحيدِ للله لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ، ثُمَّ قُرأً:

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داوود: ٢ / ٧٩ / ١٤٩٥، سنن النسائي: ٣ / ٥٢، صحيح ابن حبان: ٣ / ١٧٥ / ٩٩٨ نحوه، مسند ابن حنبل: ٤ / ٣١٦ / ١٢٦١١ وفيه «الحنّان» بدل «المنّان»، المستدرك على الصحيحين: ١ / ٦٨٣ / ١٨٥٦ وفيه «باسم الله الأعظم» بدل «باسمه العظيم»، كنز العمّال: ٢ / ٢٤٩ / ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) الأدب المفرد: ٢١١/ ٧٠٥.

(شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ)، وآخِرَ الحَشرِ، ثُمَّ نَزَلَ فَصَلَّى أَربَع رَكعات قَبلَ الزَّوالِ. (۱)

وعن الإمام زين العابدين أَدْعُو الله سُبحانَهُ سَنَةً عَقيبَ كُلِّ صَلاة أَن يُعَلِّمنِي الإسمَ الأَعظَمَ، فَإِنِّي ذاتَ يَوم قَد صَلَّيتُ الفَجرَ، إِذ غَلَبتَني عَينايَ وأَنَا قاعِدٌ، وإِذا أَنَا بِرَجُل قائِم بَينَ يَدَيَّ يَقُولُ لِي: سَأَلتَ اللهُ تَعالى أَن يُعَلِّم وَأَنَا قاعِدٌ، وإِذا أَنَا بِرَجُل قائِم بَينَ يَدَيَّ يَقُولُ لِي: سَأَلتَ اللهُ تَعالى أَن يُعَلِّم وَأَنَا قاعِدٌ، وإِذا أَنَا بِرَجُل قائِم بَينَ يَدَيَّ يَقُولُ لِي: سَأَلتَ اللهُ تَعالى أَن يُعَلِّم كَا لِللهُمَّ إِنِّي أَسأَلُكَ بِاسمِكَ يُعَلِّم اللهُ، الله، الله، الله، الله، الله، الله، الله، الله، الله، الله إلا أَله إلا هُو رَبُّ العَرشِ العَظيمِ». قالَ: فَوَاللهِ ما دَعُوتَ بِها لِشَيءَ إِلاَّ رَأَيتُ نُجِحَهُ. (٢)

وعن الإمام الرضا الله الرَّحْسِ قَالَ بَعدَ صَلاةِ الفَجرِ: ﴿ بِسِمِ اللهِ الرَّحْسِ اللهِ اللَّعَلَمُ اللهِ اللَّعَظَمُ اللهِ الأَعظَمُ اللهِ المَّاسِمُ اللهِ الأَعظَمُ اللهِ المَّاسِمُ اللهِ المُلاّفِينِ إلى اللهِ المُلاّفِينِ اللهِ المُلاّفِينِ اللهِ المُلاّفِينِ المُلاّفِينِ المُلاّفِينِ اللهِ المُلاّفِينِ اللهِ ا

الطائفة الرابعة: كُلُّ اسم من أسماء الله.

فعن رسول الله عَلَيْ - لِمَّا سُئِلَ عَنِ اسمِ اللهِ الأَعظَمِ -: «كُلُّ اسم مِن أَسهاءِ الله، فَفَرِّغ قَلبَكَ عَن كُلِّ ما سِواهُ، وَادعُهُ بِأَيِّ اسم شِئتَ، فَلَيسَ فِي

<sup>(</sup>١) التوحيد: ٨٩/ ٢ عن وهب بن وهب القرشي عن الإمام الصادق عن آبائه الله بحار الأنوار: ٣٧/ ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) مكارم الأخلاق: ٢ / ١٥٩ / ٢٣٩٢، مهج الدعوات: ٣٨٢ نحوه، بحار الأنوار: ٦١ / ١٧٠ / ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) مهج الدعوات: ٣٧٩ عن سليمان بن جعفر الحميري، بحار الأنوار: ٨٦ / ١٦٢ / ٤١.

الحَقيقَةِ لله اسمُ دونَ اسم، بَل هُوَ الواحِدُ القَهّارُ».(١)

هذا هو مجمل الروايات الواردة في الاسم الأعظم.

# ثانياً: ذكر الأقوال في معنى الاسم الأعظم.

لقد تبين من خلال عرض النصوص أنه لا يمكن أن نخرج منها برأي واضح حول حقيقة الاسم الأعظم، ولذا نجد أن هناك اختلافاً كبيراً في تبيين حقيقته، «فقد ذهب جماعة... إلى أَنّ الأسماء الإلهيّة كلّها عظيمة، ولا وجود لاسم أعظم من الأسماء الأُخرى.

وذهب بعضهم: إلى وجود الاسم الأعظم، لكن لا يعلمه إلا الله تعالى وحدَه.

ورأى بعض آخر: أنّ الاسم الأعظم خاف بين الأسماء الحسني.

وقال آخرون: الاسم الأُعظم، هو كلّ اسم يدعو به العبد ربّه بكلّ وجوده.

ومنهم: من ذكر أَنَّ الاسم الأَعظم اسم جامع للأَسماء كلُّها.

ومنهم: من يعتقد أنّ الأنبياء مظاهر أمّهات أسماء الحقّ، وهي داخلة في الاسم الأعظم الجامع، ومظهرة الحقيقة المحمّديّة...».(٢)

<sup>(</sup>١) مصباح الشريعة: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: موسوعة العقائد الإسلامية للشيخ محمد الريشهري ج٣ ص ٤٦٧ و ٤٦٨ نقلًا عن السيوطي في الحاوي وغيره.

والبعض ذهب «إلى أنه قانون تكويني أودعه الله تعالى في الوجود، يطّلع عليه الولى، فيستخدمه في مورده.

وذهب آخرون إلى أنه حروف لفظية...

وذهب بعضهم إلى أنه اسم من أسماء الله سبحانه، يدعو بها الولي، فيستجيب الله تعالى دعاءه، ويحقق ما يريد. (١)

وذهب آخرون إلى أنه مقام معنوي يصله الولي فتتجلى فيه القدرة الإلهية...».(٢)

وقد ذهب السيد الطباطبائي في الميزان إلى أن المقصود من الاسم الأعظم ليس هو لفظاً خاصاً، حتى إذا ما تلفظ به أي أحد، فإنه يتحقق به ما يريد، كلا، وإنها المقصود هو أن الله تعالى يؤثر في هذا العالم من خلال حقائق أسهائه وصفاته جل وعلا، لا ألفاظها، «ومعنى ذلك: أنّ الله سبحانه هو الفاعل الموجد لكلّ شيء بها له من الصفة الكريمة المناسبة له التي يحويها الاسم المناسب، لا تأثير اللفظ أو صورة مفهومة في الذهن أو حقيقة أخرى غير الذات المتعالية، إلا أنّ الله سبحانه وعد إجابة دعوة من دعاه كها في قوله: ﴿أُجِيبُ دَعُوةَ الدّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾.، وهذا يتوقف على دعاء وطلب حقيقي، وأن يكون الدعاء والطلب منه تعالى لا من غيره... فمن انقطع عن كلّ سبب واتصل بربّه لحاجة من حوائجه، فقد اتصل بحقيقة الاسم المناسب لحاجته،

<sup>(</sup>١) وهو الذي يظهر من عبارة السيد الطباطبائي كم سيأتي إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٢) الحقائق والدقائق في المعارف الإلهية ج٦ ص ١٩.

فيؤثر الاسم بحقيقته ويستجاب له، وذلك حقيقة الدعاء بالاسم فعلى حسب حال الاسم الذي انقطع إليه الداعي يكون حال التأثير خصوصاً وعموماً، ولو كان هذا الاسم هو الاسم الأعظم، انقاد لحقيقته كلّ شيء واستجيب للداعى به دعاؤه على الإطلاق...».(١)

# والذي يبدو:

أن الاسم الأعظم إنها هي مرتبة كهالية يصل إليها العبد من خلال سيره التكاملي نحو مركز استقطاب الكهال اللا متناهي، وهو الباري جل وعلا، وكلها زادت مرتبته الكهالية، زاد اطلاعه على عالم التكوين وقوانينه، إلى أن يصل إلى مرتبة يقترب فيها من عظمة الباري جل وعلا، بحيث يُصبح مؤثراً في العالم، فهي مرتبة كهالية، لا لفظاً معيناً، وما ذُكر من النصوص الروائية في ذلك تُحمل على الكناية عن الوصول إلى تلك المرتبة الكهالية، واختلاف المرتبة الكهالية، واختلاف المرتبة الكهالية، واختلاف المرتبة الكهالية، بمعنى أن تلك المرتبة الكهالية مرتبة مشككة، واختلاف النصوص تابع لاختلاف مراتبها.

وبعبارة أكثر وضوحاً: أن الاسم الأعظم هو تعبير آخر عن الولاية التكوينية للعبد، وقد تقدم (٢): أن تلك الولاية تستند إلى الإذن الإلهي والعلم الخاص، وحيث إن الإذن الإلهي -وكذا العلم- له مراتب متعددة، فالولاية

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان للسيد الطباطبائي ج٨ ص ٢٥٤ و ٣٥٥ حيث ذكر تشُّر بحثاً تفصيلياً في ذلك.

<sup>(</sup>٢) قبل هذا الاستطراد.

التكوينية أيضاً ذات مراتب. وهو ما يبرر اختلاف النصوص في تعيين الاسم الأعظم، والله العالم.

والذي يؤيد أن الاسم الأعظم له مراتب متعددة، هو أن الروايات أشارت إلى أن الذين كان عندهم هذا الاسم، كانوا يختلفون فيها عندهم منه، فمنهم من عنده حرف واحد، ومنهم من عدنه حرفان وثلاثة وهكذا، وأن هناك حرفاً استأثر به البارى جل وعلا.

ولعل المقصود من هذا الحرف المستأثر هي القدرة اللا متناهية والمستقلة للباري جل وعلا، فإن كل من كان عنده مراتب كمالية للتحكم في عالم الوجود، أو قل: ولاية تكوينية على عالم التكوين، فإنه إنها يستمد قوته من القدرة الإلهية اللا متناهية، أما هو جل وعلا، فلا يستمد قوته من غيره جل وعلا، وهذا هو معنى المستأثر أو تأويله.

والحاصل: أن (المستفاد من مجموع الأدلة هو أن امتلاك الاسم الأعظم بأي معنى كان، يتوقف على مقام معنوي رفيع يصل إليه أولياء الله تعالى، فتخضع لهم الأشياء برمتها بإذن الله تعالى، ولكن إظهار تصرفهم في الأشياء يختلف من حال لآخر، فتارة يدعون، وتارة يذكرون الاسم، وتارة يتصرفون ويأمرون وينهون بحسب ما لهم من صلاحيات ربانية في الوجود.)(١)

<sup>(</sup>١) الحقائق والدقائق في المعارف الإلهية للشيخ فاضل الصفار ج٦ ص ٢٠.

### ثالثاً: النصوص الدالة على من كان عنده الاسم الأعظم:

صرحت العديد من النصوص بأن هذا الاسم -بأي معنى فُرض- كان عند بعض الأولياء، وبمراتب مختلفة، وخصوصاً أهل البيت اللها ومن تلك النصوص هي التالي:

# النص الأول:

عَنْ جَابِرٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ اللهِ الأَعْظَمَ عَلَى ثَلَاثَةٍ وسَبْعِينَ حَرْفاً، وإِنَّمَا كَانَ عِنْدَ آصَفَ مِنْهَا حَرْفُ وَاحِدٌ، فَتَكَلَّمَ بِهِ فَخُسِفَ بِالأَرْضِ مَا بَيْنَه وبَيْنَ سَرِيرِ بِلْقِيسَ، حَتَّى تَنَاوَلَ السَّرِيرَ بِيَدِه، ثُمَّ عَادَتِ الأَرْضُ كَمَا كَانَتْ بَيْنَه وبَيْنَ سَرِيرِ بِلْقِيسَ، حَتَّى تَنَاوَلَ السَّرِيرَ بِيَدِه، ثُمَّ عَادَتِ الأَرْضُ كَمَا كَانَتْ أَسْرَعَ مِنْ طَرْفَةِ عَيْنٍ، ونَحْنُ عِنْدَنَا مِنَ الِاسْمِ الأَعْظَمِ اثْنَانِ وسَبْعُونَ حَرْفاً، وحَرْفٌ وَاحِدٌ عِنْدَ الله تَعَالَى اسْتَأْثَرَ بِه فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَه، ولَا حَوْلَ ولَا قُوَّة وَكُولَ اللهُ الْعَلِيمِ الْعَلْمِ الْعَلِيمِ الْعَلْمِ الْعَلْمَ الْعَلْمِ اللهُ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ اللهُ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمَ الْعَلْمِ اللهُ الْعَلْمُ الْمَالِيْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ اللهِ اللهِ الْعَلَى الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْمَعْلِمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْمُعْلَمُ الْمُ الْعَلْمُ الْعُلِقُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعَلْمُ الْعِلِمُ اللهِ اللهِ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ عَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْم

# النص الثاني:

عن أبي عبد الله عن (إنَّ عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ الله أَعْطِي حَرْفَيْنِ كَانَ يَعْمَلُ مِهَا، وأُعْطِي مُوسَى أَرْبَعَةَ أَحْرُفٍ، وأُعْطِي إِبْرَاهِيمُ هُ ثَمَانِيَةَ أَحْرُفِ، وأُعْطِي إِبْرَاهِيمُ هُ ثَمَانِيَةَ أَحْرُفِ، وأُعْطِي أَدُمُ هُ خُسَةً وعِشْرِينَ حَرْفاً، وأُعْطِي آدَمُ هُ خُسَةً وعِشْرِينَ حَرْفاً، وإنَّ الله الله الأَعْظَمَ ثَلَاثَةٌ وسَبْعُونَ وإنَّ الله الأَعْظَمَ ثَلَاثَةٌ وسَبْعُونَ حَرْفاً، وحُجِبَ عَنْه حَرْفٌ وَاحِدٌ». (١) حَرْفاً، وحُجِبَ عَنْه حَرْفٌ وَاحِدٌ». (١)

<sup>(</sup>١) انظر: الكافي للكيني ج ١ ص ٢٣٠ بَابُ مَا أُعْطِيَ الْأَثِمَّةُ عَلَيْ مِنِ اسْمِ اللهِ الْأَعْظَمِ ح١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الكافي للكيني ج١ ص ٢٣٠ بَابُ مَا أُعْطِيَ الْأَئِمَّةُ اللهِ اللهِ الْأَعْظَمِ ح٢.

### النص الثالث:

عَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدِ النَّوْفِلِيِّ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ صَاحِبِ الْعَسْكَرِ عَالَ: سَمِعْتُه يَقُولُ: «اسْمُ الله الأَعْظَمُ ثَلَاثَةٌ وسَبْعُونَ حَرْفاً، كَانَ عِنْدَ آصَفَ حَرْفٌ، فَتَكَلَّمَ بِقُولُ: «اسْمُ الله الأَرْضُ فِيهَا بَيْنَه وبَيْنَ سَبَأٍ، فَتَنَاوَلَ عَرْشَ بِلْقِيسَ حَتَّى صَيَّرَه بِه فَانْخَرَقَتْ لَه الأَرْضُ فِيهَا بَيْنَه وبَيْنَ سَبَأٍ، فَتَنَاوَلَ عَرْشَ بِلْقِيسَ حَتَّى صَيَّرَه إِلَى سُلَيْهَانَ، ثُمَّ انْبَسَطَتِ الأَرْضُ فِي أَقَلَّ مِنْ طَرْفَةِ عَيْنٍ، وعِنْدَنَا مِنْه اثْنَانِ وَسَبْعُونَ حَرْفاً، وحَرْفٌ عِنْدَ الله مُسْتَأْثِرٌ بِه فِي عِلْم الْغَيْبِ». (١)

# النص الرابع:

عن الإمام الصادق ﷺ: «كانَ سُلَيهانُ ا عِندَهُ اسمُ اللهِ الأَكبَرُ، الَّذي إِذا سَلَلُهُ أَعطى، وإذا دَعا بِهِ أَجابَ، ولَو كانَ اليَومَ لاحتاجَ إِلَينَا». (٢)

### النص الخامس:

عن الإمام الصادق عن «سَلمانُ عُلِّمَ الإسمَ الأَعظَم». (٣)

### النص السادس:

عن عبد الله بن بكير عن أبي عبد الله عن عند أفَذَكُروا سُليهانَ وما أُعطِيَ مِنَ العِلْمِ وما أُوتِيَ مِنَ المُلكِ، فَقالَ لي: وما أُعطِيُ سُليهانَ بنِ داوود؟

<sup>(</sup>١) انظر: الكافي للكيني ج ١ ص ٢٣٠ بَابُ مَا أُعْطِيَ الْأَئِمَّةُ عَلَيْ مِنِ اسْم الله الأعْظَم ح٣.

<sup>(</sup>٢) موسوعة العقائد الإسلامية للشيخ محمد الريشهري ج٣ ص ٤٦٤ و ٤٦٤ نقلاً عن بصائر الدرجات: ٢١١ / ٢، المناقب لابن شهر آشوب: ٤ / ٢٤٩ وفيه «إذا سأل به» بدل «سأله» وكلاهما عن أبي بصر، بحار الأنوار: ٢٧ / ٧٧ / ٧.

<sup>(</sup>٣) موسوعة العقائد الإسلامية للشيخ محمد الريشهري ج٣ ص ٤٦٤ نقلًا عن رجال الكشيّ: ١ / ٥٦ / ٢٩، الاختصاص: ١١ كلاهما عن أبي بصبر، بحار الأنوار: ٢٢ / ٣٤٦ / ٥٩.

إِنَّمَا كَانَ عِندَهُ حَرفٌ وَاحِدٌ مِنَ الإسمِ الأَعظَمِ، وصاحِبُكُم الَّذي قالَ اللهُ: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيدَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ وَ عِلْمُ الْكِتَبِ ﴾.، وكانَ واللهِ عِندَ عَلِيٍّ ﴿ قُلْ الْكِتَابِ، فَقُلتُ: صَدَقتَ وَالله، جُعِلتُ فِداكَ ». (١)

## النص السابع:

عن أبي عبد الله على "إنَّ الله سُبحانَهُ وتَعالى جَعَلَ اسمَهُ الأَعظَمَ عَلى ثَلاثَة وسَبعينَ حَرفاً، فأَعطى آدَمَ مِنها خَمسةً وعِشرينَ حَرفاً، وأَعطى نوحاً مِنها خَمسةً عَشَرَ حَرفاً، وأَعطى موسى مِنها إبراهيمَ ثَمانِيَةَ أَحرُف، وأعطى موسى مِنها أربَعَةَ أَحرُف، وأعطى عيسى مِنها حَرفَينِ، وكانَ يُحيي بِهَا المَوتى، ويُبرئ الأَكمَة وَالأَبرَصَ، وأعطى عيسى مِنها حَرفَينِ، وكانَ يُحيي بِهَا المَوتى، ويُبرئ الأَكمَة وَالأَبرَصَ، وأعطى عُمّداً اثنينِ وسَبعينَ حَرفاً، وَاحتَجَبَ بِحَرف لِئَلا يُعلَمَ ما في نَفسِهِ، ويَعلَمُ ما في أَنفُسِ العِبادِ». (٢)

### تنبيه: في خطورة التسافل بعد التكامل:

روي عن الإمام الرضاك أنه قال: «أُعطِيَ بَلَعَمُ بنُ باعورا الإسمَ الأَعظَم، فكان يَدعو بِهِ فَيُستَجابُ لَهُ». (٣)

إن بلعم كان قد وصل إلى مرتبة كمالية عالية بحيث صار عنده الاسم

<sup>(</sup>۱) موسوعة العقائد الإسلامية للشيخ محمد الريشهري ج $^{7}$  ص ٤٦٤ نقلًا عن بصائر الدرجات:  $^{71}$  / ۱۱ ، بحار الأنوار:  $^{71}$  / ۱۷۰ / ۱۲۰.

<sup>(</sup>٢) موسوعة العقائد الإسلامية للشيخ محمد الريشهري ج٣ ص ٤٦٤ و ٤٦٥ نقلًا عن مختصر بصائر الدرجات: ١٢٥، بصائر الدرجات: ١٢٥/ ٥.

<sup>(</sup>٣) موسوعة العقائد الإسلامية للشيخ محمد الريشهري ج٣ ص ٤٦٥ نقلًا عن تفسير القمّي: ١ / ٢٤٨ عن الحسين « بن خالد، بحار الأنوار: ١٣ / ٣٧٧ / ١.

الأعظم وأنه يُستجاب له به، ولكن بلعم هذا هو نفسه الذي قال عنه الباري جل وعلا: ﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ. وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ مِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ. وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ مِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ. وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ مِهَا وَلَكِنَّهُ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَخْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللّهَ مِنَا لَا لَكُلْبِ إِنْ تَكْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللّهَ اللّذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلّهُمْ يَتَفَكّرُونَ ﴾.(١)

وقد روي عن أبي الحسن الرضاية أنّه «أُعطي بلعم بن باعورا الاسم الأعظم، فكان يدعو به فيُستجاب له، فهال إلى فرعون، فلمّا مرّ فرعون في طلب موسى وأصحابه قال فرعون لبلعم: ادعو الله على موسى وأصحابه ليحبسه علينا، فركب حمارته ليمرّ في طلب موسى وأصحابه، فامتنعت عليه حمارته، فأقبل يضربها، فأنطقها الله ، فقالت: ويلك على ما تضربني؟ أتريد أجيء معك لتدعو على موسى نبيّ الله وقوم مؤمنين؟ فلم يزل يضربها حتّى فتلها، وانسلخ الاسم الأعظم من لسانه». (٢)

وقيل: إنَّ بلعم طلب منه قومه أنْ يدعو على موسى ومن معه، فأبى وقال: كيف أدعو على من معه الملائكة؟! فألحُّوا عليه حتَّىٰ فعل، فخرج لسانه فوقع على صدره، وجعل يلهث كما يلهث الكلب.(٣)

وهذه الحقيقة تعني: أن الإنسان مهم حصل على كمالات عالية، ولكنها تبقى مهددة بالزوال، وهو مهدد بالتسافل، وإحباط الأعمال مفهوم إسلامي

<sup>(</sup>١) الأعراف ١٧٥ و ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمّي (ج ١/ ص ٢٤٨).

<sup>(</sup>٣) تفسير جوامع الجامع للشيخ الطبرسي (ج ١/ ص ٧٢٢).

دلت عليه العديد من النصوص، وهو واقع وجداني، فكم رأينا أناساً كان يؤمل منهم الخير، ولكنهم انحرفوا عن طريق الحق، ومالوا إلى سواه.

علينا إذن أن نتمسك بحبل الدعاء لله تبارك وتعالى، وأن لا نغتر بها نحن عليه من الخير، وبل نستزيد الباري جل وعلا منه، ونتوسل إليه أن لا ننحرف عن الحق، ونستغيث به تعالى من سوء العاقبة.

ولنتأمل في الروايات التالية التي تفتح لنا أفق الحفاظ على الدين، والحفاظ على مكتسباتنا الكمالية، فقد روي أنّه كتب الإمام الصادق إلى بعض الناس: «إنْ أردت أنْ يُختَم بخير عملُك حتَّىٰ تُقبَض وأنت في أفضل الأعمال: فعظّم لله حقّه أنْ لا تبذل نعماءه في معاصيه، وأنْ تغتر بحلمه عنك، وأكرم كلَّ من وجدته يُذكر منّا أو ينتحل مودّتنا، ثمّ ليس عليك صادقاً كان أو كاذباً، إنّما لك نيّتك وعليه كذبه»(۱).

وروي عن عليِّ بن يقطين أنَّه قال: استأذنت مولاي أبا إبراهيم موسىٰ بن جعفر علي في خدمة القوم فيما لا يثلم ديني، فقال: «لا، ولا نقطة قلم، إلَّا بإعزاز مؤمن، وفكِّه من أسره»، ثمّ قال على: «إنَّ خواتيم أعمالكم قضاءُ حوائج إخوانك، والإحسانُ إليهم ما قدرتم، وإلَّا، لم يُقبَل منكم عمل، حنُّوا علىٰ إخوانكم وارجموهم تلحقوا بنا»(٢).

وروي أنَّه نظر أمير المؤمنين ﷺ إلىٰ رجل أثَّر الخوف عليه، فقال: «ما

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضاك للشيخ الصدوق (ج ١/ ص ٧/ ح ٨).

<sup>(</sup>۲) قضاء حقوق المؤمنين لابن طاهر الصورى (ص 78/ - 8)).

بالك؟»، قال: إنّى أخاف الله، فقال: «يا عبد الله، خف ذنوبك، وخف عدل الله عليك في مظالم عباده، وأطعه فيما كلّفك، ولا تعصه فيما يُصلِحك، ثمّ لا تخف الله بعد ذلك، فإنّه لا يظلم أحداً، ولا يُعذّبه فوق استحقاقه أبداً، إلّا أنْ تخف الله بعد ذلك، فإنْ تُغيّر أو تُبدّل، فإنْ أردت أنْ يُؤمّنك الله سوء العاقبة، فاعلم أنّ ما تأتيه من خير فبفضل الله وتوفيقه، وما تأتيه من سوء فبإمهال الله وإنظاره إيّاك وحلمه وعفوه عنك»(۱).

## النقطة الخامسة: أدلة ثبوت الولاية التكوينية لأهل البيت على الله الله المناطقة المناط

تبين من خلال كلمات بعض الأعلام: أن ثبوت هذه الولاية لأهل البيت عليه أمر متسالم ولا نقاش فيه، ويمكن بيان ذلك من خلال الوجوه التالمة:

### الوجه الأول: أن عندهم عظالته الاسم الأعظم.

النصوص التي صرّحت بأن لديهم على الاسم الأعظم، فإنها تثبت الولاية التكوينية لهم على الله وقد تقدمت جملة هذه النصوص.

الوجه الثاني: أنهم على الأنبياء الذين ثبتت لهم الولاية التكوينية.

إنه ثبتت الولاية التكوينية للعديد من الأنبياء كما صرح القرآن الكريم بذلك، كما في النبي إبراهيم وما جرى معه في قضية الطيور، قال تعالى:

<sup>(</sup>١) التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري ﷺ (ص ٢٦٥).

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي اللَّوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا وَاعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾. (١)

وقال تعالى في شأن النبي عيسى ﴿ وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنِّي قَدْ جِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ وَأُحْيِي اللَّوْتَى بِإِذْنِ اللهِ وَأُنَبِّنُكُمْ بِمَا طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأُنَبِّنُكُمْ فِي اللَّهُ وَأَنَبَّنُكُمْ بِمَا تَلَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾. (٢)

وغيرها من الآيات الكثيرة، كتسخير الرياح والشياطين والجان وغيرهم للنبي سليمان، وكما جاء آصف بن برخيا بعرش بلقيس من سبأ إلى فلسطين بأسرع من طرفة عين.

وبضم ما تقدم من أفضلية أهل البيت عموماً على جميع الأنبياء، يثبت أن هذا المقام الكمالي الوجودي قد ثبت لأهل البيت عليات، وإلا للزم كون الأنبياء أفضل منهم وأكمل، وهو ما تم إثبات عكسه فيها تقدم.

### الوجه الثالث: أنهم الطَّالِيِّي ورثة الأنبياء.

ما ورد من أنهم على ورثوا كل كهالات الأنبياء السابقين، وهي بإطلاقها تشمل حتى علومهم اللدنية وقدراتهم على إقامة المعجزات، مما يعني وراثتهم للولاية التكوينية، دل على هذا المعنى العديد من الروايات،

<sup>(</sup>١) البقرة ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) آل عمران ٤٩.

وزيارة وارث تصرح بتلك الوراثة.

ومن تلك النصوص ما روي عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﷺ؟ قَالَ: قُلْتُ: لَا. قَالَ: شَمِعْتُه ﷺ؟ قَالَ: قُلْتُ: لَا.

قَالَ ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ ﴿ لَمَّا أُوقِدَتْ لَه النَّارُ أَتَاه جَبْرَئِيلُ ﴿ بِثَوْبِ مِنْ قِيابِ الْجُنَّةِ فَأَلْبَسَه إِيَّاه فَلَمْ يَضُرَّه مَعَه حَرُّ ولَا بَرْدُ، فَلَيَّا حَضَرَ إِبْرَاهِيمَ ﴿ اللَّوْتُ جَعَلَه فِي تَمْيِمَةٍ وعَلَقَه عَلَى إِسْحَاقَ ﴿ وعَلَقَه إِسْحَاقُ ﴿ يعْقُوبَ ﴿ فَلَيَّا وَلِلَا يُوسُفُ ﴿ يَعْقُوبَ ﴿ فَلَيَّا وَلَكَ يَعْقُوبَ ﴿ فَلَيَّا وَلِلَا يُوسُفُ ﴾ عَلَقَه عَلَيْه، فَكَانَ فِي عَضُدِه حَتَّى كَانَ مِنْ أَمْرِه مَا كَانَ، فَلَيَّا وُلِدَ يُوسُفُ ﴿ عَلَيْه، فَكَانَ فِي عَضُدِه حَتَّى كَانَ مِنْ أَمْرِه مَا كَانَ، فَلَيَّا أَخْرَجَه يُوسُفُ إِمِصْرَ مِنَ التَّمِيمَةِ وَجَدَ يَعْقُوبُ ﴿ يَعْقُوبُ ﴿ يَعْقُوبُ اللهِ وَهُو قَوْلُه: ﴿ إِنِّ لَا أَنْ تُفَنِّدُونِ ﴾ فَهُو ذَلِكَ الْقَمِيصُ الَّذِي أَنْزَلَه الله مِنَ الجُنَّةِ.

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَإِلَى مَنْ صَارَ ذَلِكَ الْقَمِيصُ؟

قَالَ ﷺ: إِلَى أَهْلِه، ثُمَّ قَالَ ﷺ: كُلُّ نَبِيٍّ وَرِثَ عِلْماً أَوْ غَيْرَه فَقَدِ انْتَهَى إِلَى آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهَ الْأَوْ غَيْرَه فَقَدِ انْتَهَى إِلَى آلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وقد خصص الشيخ الكليني في الكافي باباً أسهاه (بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ وَرِثُوا عِلْمَ النَّبِيِّ وَجَمِيعِ الأَنْبِيَاءِ والأَوْصِيَاءِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ) وذكر فيه سبعة أحاديث، ومنها:

مَا عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ كَثِيرٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ قَالَ: ﴿ قَالَ رَسُولُ اللهَ عَنْ ا

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ٢٣٢ بَابُ مَا عِنْدَ الأَئِمَّةِ مِنْ آيَاتِ الْأَنْبِيَاءِ عِلْقَاسَ ح٥.

إِنَّ أُوَّلَ وَصِيٍّ كَانَ عَلَى وَجْهِ الأَرْضِ هِبَةُ الله بْنُ آدَمَ، ومَا مِنْ نَبِيٍّ مَضَى إِلَّا وَلَه وَصِيُّ، وكَانَ جَمِيعُ الأَنْبِيَاءِ مِائَةَ أَلْفِ نَبِيٍّ وعِشْرِينَ أَلْفَ نَبِيٍّ، مِنْهُمْ خُسْةٌ وَلُو الْعَزْمِ: نُوحٌ وإِبْرَاهِيمُ ومُوسَى وعِيسَى وحُحَمَّدٌ عَلَى الْفَنْ فَإِنَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِي أُولُو الْعَزْمِ: نُوحٌ وإِبْرَاهِيمُ ومُوسَى وعِيسَى وحُحَمَّدٌ عَلَى اللَّهِ مِنَ أَبِي طَالِبٍ كَانَ هِبَةَ الله لِحُحمَّدٍ، ووَرِثَ عِلْمَ الأَوْصِيَاءِ وعِلْمَ مَنْ كَانَ قَبْلَه، أَمَا وَلَابٍ كَانَ هِبَةَ الله لِحَمَّدٍ، ووَرِثَ عِلْمَ الأَوْصِيَاءِ وعِلْمَ مَنْ كَانَ قَبْلَه، أَمَا إِنَّ مُحَمَّدًا وَرِثَ عِلْمَ مَنْ كَانَ قَبْلَه مِنَ الأَنْبِيَاءِ واللهُ سَلِينَ، عَلَى قَائِمَةِ الْعَرْشِ عَلِيًّ اللهُ مِنَ الأَنْبِيَاءِ واللهُ هَدَاءِ، وفِي ذُوَّابَةِ الْعَرْشِ عَلِيًّ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ أَنْكَرَ حَقَّنَا وجَحَدَ مِيرَاثَنَا، ومَا مَنَعَنَا مِنَ الْكَلَامِ وأَمَامَنَا الْيَقِينُ، فَلَا يُعَيِّ مُنْ أَنْكَرَ حَقَّنَا وجَحَدَ مِيرَاثَنَا، ومَا مَنَعَنَا مِنَ الْكَلَامِ وأَمَامَنَا الْيَقِينُ، فَلَقِيْ حُجَّةٍ تَكُونُ أَبْلَغَ مِنْ هَذَا». (1)

### الوجه الرابع: النصوص المستفيضة بل المتواترة.

النصوص الكثيرة والمتظافرة والتي تصل إلى حد التواتر، والتي تثبت تصرف أهل البيت في الأمور التكوينية، وهذه أكثر من أن تُذكر في هذه العجالة، ومن شاء الاستزادة فليراجع كتاب: مدينة معاجز الأئمة الاثني عشر ودلائل الحجج على البشر تأليف العلم العلامة السيد هاشم البحراني تثنى، فقد طبع في ثمانية أجزاء حوت مئات النصوص الدالة على هذا المعنى.

ونحن نكتفي هنا بذكر النصوص التالية:

<sup>(</sup>١) الكافي للكيني ج ١ ص ٢٢٤ بَابُ أَنَّ الأَئِمَّةَ وَرِثُوا عِلْمَ النَّبِيِّ وجِمَيعِ الأَنْبِيَاءِ والأَوْصِيَاءِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ح٢.

## النص الأول:

روي أنه كان أمير المؤمنين مع أصحابه في مسجد الكوفة، فقال له رجل: «بأبي وأمي إني لأتعجب من هذه الدنيا التي في أيدي هؤلاء القوم وليست عندكم؟! فقال عن نا فلان، أترى أنّا نريد الدنيا فلا نعطاها، ثم قبض قبضة من الحصى، فإذا هي جواهر! فقال نا نريده، ثم رمى بالحصى أجود الجواهر! فقال نا أردناه لكان، ولكنْ لا نريده، ثم رمى بالحصى فعادت كما كانت. (۱)

# النص الثاني:

روي عن يونس بن ظبيان قال: كنت عند الصادق مع جماعة فقلت: قول الله تعالى لإبراهيم ﴿فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَ ﴾ أو كانت أربعة [من] أجناس مختلفة؟ أو من جنس [واحد]؟ فقال: أتحبون أن أريكم مثله؟ قلنا: بلى. قال: يا طاووس. فإذا طاووس طار إلى حضرته، ثم قال: يا غراب. فإذا غراب بين يديه، ثم قال: يا بازي، فإذا بازي بين يديه، ثم قال: يا حمامة. فإذا حمامة بين يديه، ثم أمر بذبحها كلها وتقطيعها ونتف ريشها، وأن يخلط فإذا حمامة بين يديه، ثم أخذ برأس الطاووس، فقال: يا طاووس. فرأينا خمه وعظامه وريشه، يتميز من غيره حتى التزق ذلك كله برأسه، وقام الطاووس بين يديه [حياً] ثم صاح بالغراب كذلك، وبالبازي والحمامة مثل ذلك، فقامت كلها أحياء بين يديه. (٢)

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات للصفار ص ٣٩٥ ب٢ ح٢.

<sup>(</sup>٢) الخرائج والجرائح لقطب الدين الراوندي ج١ ص ٢٩٧.

## النص الثالث:

عَنْ مُثَنَّى الْحَنَّاطِ عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ فَقُلْتُ لَهُ: وَرَثَةُ رَسُولِ الله ﷺ وَارِثُ الأَنْبِيَاءِ أَنْتُمْ وَرَثَةُ رَسُولِ الله ﷺ وَارِثُ الأَنْبِيَاءِ عَلِمَ كُلَّ مَا عَلِمُوا؟ قَالَ ﴿ يَعَمْ. قُلْتُ: فَأَنْتُمْ تَقْدِرُونَ عَلَى أَنْ تُحْيُوا المُوْتَى عَلِمَ كُلَّ مَا عَلِمُوا؟ قَالَ ﴿ يَعَمْ. قُلْتُ: فَأَنْتُمْ تَقْدِرُونَ عَلَى أَنْ تُحْيُوا المُوْتَى وَتُبْرِؤُوا الأَكْمَه والأَبْرَصَ؟ قَالَ ﴿ يَعَمْ بِإِذْنِ الله .

ثُمَّ قَالَ ﴿ لَيْ الْهُ مِنِّي يَا أَبَا مُحَمَّدٍ. فَدَنَوْتُ مِنْه، فَمَسَحَ عَلَى وَجْهِي، وَعَلَى عَيْنَيَّ، فَأَبْصَرْتُ الشَّمْسَ والسَّمَاءَ والأَرْضَ والْبُيُوتَ وكُلَّ شَيْءٍ فِي الْبَلَدِ، ثُمَّ قَالَ ﴿ فَا لَكُ مَا لِلنَّاسِ وَعَلَيْكَ مَا عَلَيْهِمْ الْبَلَدِ، ثُمَّ قَالَ ﴿ فَيُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللِمُ الللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللِ

قَالَ (مُثَنَّى الْحَنَّاطِ): فَحَدَّثْتُ ابْنَ أَبِي عُمَيْرٍ بِهَذَا، فَقَالَ: أَشْهَدُ أَنَّ هَذَا حَقُّ كَمَا أَنَّ النَّهَارَ حَقُّ. (١)

# النص الرابع:

عن جابر عن أبي جعفر عن قال: «دخلت عليه فشكوت إليه الحاجة. قال: فقال عن: يا جابر، ما عندنا درهم. فلم ألبث أن دخل عليه الكميت فقال له: جعلت فداك، إن رأيت أن تأذن لي حتى أنشدك قصيدة. قال: فقال عن: أنشد. فأنشده قصيدة، فقال عن: يا غلام، أخرج من ذلك البيت

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ٤٧٠ بَابُ مَوْلِدِ أَبِي جَعْفَرٍ مَحُمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ اللَّهِ ح٣.

بَدْرَة (۱) [أي عشرة آلاف درهم] فادفعها إلى الكميت. قال: فقال له: جعلت فداك، إن رأيت أن تأذن لي أنشدك قصيدة أخرى. قال: الله فأنشده أخرى. قال الكميت، أخرى قال الكميت، قال الكميت، قال الله الكميت، قال فأخرج بَدْرَة فدفعها إليه. قال: فقال له: جعلت فداك، إن رأيت أن تأذن لي أنشدك ثالثة. قال له أنشد. فقال ف الله في أنشدك ثالثة. قال ف أخرج بدرة فدفعها إليه. فقال الكميت: جعلت بدرة فادفعها إليه. قال: فأخرج بَدْرة فدفعها إليه. فقال الكميت: جعلت فداك، والله ما أحبكم لغرض الدنيا وما أردت بذلك إلا صلة رسول الله من وما أوجب الله تعالى علي من الحق. قال: فدعا له أبو جعفر من قال: يا غلام ردها مكانها.

قال[أي جابر]: فوجدت في نفسي وقلت: قال: ليس عندي درهم، وأمر للكميت بثلاثين ألف درهم! قال: فقام الكميت وخرج، قلت له: جعلت فداك، قلت: ليس عندي دراهم، وأمرت للكميت بثلاثين ألف درهم؟!

فقال فقال البيت. قال: فقمت ودخلت البيت. قال: فقمت ودخلت البيت فلم أجد منه شيئاً، فخرجت إليه.

فقال في لي: يا جابر، ما سترنا عنكم أكثر مما أظهرنا لكم، فقام فأخذ بيدي وأدخلني البيت ثم قال وضرب برجله الأرض، فإذا شبيه بعنق البعير قد خرجت من ذهب.

<sup>(</sup>١) البدرة: كيس فيه مقدار من المال يتعامل به، ويقدم في العطايا. وقال في الجوهري في الصحاح (ج٢ ص ٥٨٧) والبدرة: عشرة آلاف درهم..

ثم قال لي: يا جابر، انظر إلى هذا ولا تخبر به أحداً إلا من تثق به من إخوانك، إن الله أقدرنا على ما نريد، ولو شئنا أن نسوق الأرض بأزمتها لسقناها.(١)

#### الوجه الخامس: قاعدة اللطف.

بتقريب: أن إقامة الإمام للمعجزة يساعد في إثبات الإمامة، خصوصاً في فترات الشك في ثبوت الإمامة، فيكون ثبوتها لهم من اللطف الإلهي المقرب، إن لم نقل من المحصل في بعض الأحيان.

ومن ذلك ما روي من وقوع الحيرة في بعض أصحاب الإمام الصادق في الإمام بعده، وإخبار الإمام الكاظم لهم بأنه هو حجة الله تعالى بعد أبيه في الإمام بعده، وإخبار الإمام الكاظم في للإإلى الْقَدَرِيَّةِ ولَا إِلَى النَّرْجِعَةِ ولَا إِلَى الْقَدَرِيَّةِ ولَا إِلَى النَّرْجِعَةِ ولَا إِلَى الْقَدَرِيَّةِ ولَا إِلَى النَّرْجِعَةِ ولَا إِلَى الْقَدَرِيَّةِ ولَا إِلَى النَّاسُ عُنْ فِي اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات للصفار ص ٣٩٦ ب٢ ح٥.

قَالَ: فَخَرَجْنَا مِنْ عِنْدِه ضُلَّالاً لَا نَدْرِي إِلَى أَيْنَ نَتَوَجَّه، أَنَا وأَبُو جَعْفَرٍ الأَحْوَلُ، فَقَعَدْنَا فِي بَعْضِ أَزِقَّةِ المُدِينَةِ بَاكِينَ حَيَارَى لَا نَدْرِي إِلَى أَيْنَ نَتَوَجَّه الأَحْوَلُ، فَقَعَدْنَا فِي بَعْضِ أَزِقَّةِ المُدِينَةِ بَاكِينَ حَيَارَى لَا نَدْرِي إِلَى أَيْنَ نَتَوَجَّه وَلَا مَنْ نَقْصِدُ، ونَقُولُ: إِلَى المُرْجِئَةِ إِلَى الْقَدَرِيَّةِ إِلَى الزَّيْدِيَّةِ إِلَى المُعْتَزِلَةِ إِلَى الْخَوَارِج!

فَنَحْنُ كَذَلِكَ إِذْ رَأَيْتُ رَجُلاً شَيْخاً لَا أَعْرِفُه يُومِئُ إِلَيَّ بِيَدِه، فَخِفْتُ أَنْ يَكُونَ عَيْناً مِنْ عُيُونِ أَبِي جَعْفَرِ الْمُنْصُورِ، وذَلِكَ أَنَّه كَانَ لَه بِاللَّدِينَةِ جَوَاسِيسُ يَنْظُرُونَ إِلَى مَنِ اتَّفَقَتْ شِيعَةُ جَعْفَرٍ عَلَيْه فَيَضْرِبُونَ عُنْقَه، فَخِفْتُ أَنْ يَكُونَ يَنْظُرُونَ إِلَى مَنِ اتَّفَقَتْ شِيعَةُ جَعْفَرٍ عَلَيْه فَيَضْرِبُونَ عُنْقَه، فَخِفْتُ أَنْ يَكُونَ مِنْهُمْ. فَقُلْتُ لِلأَحْولِ: تَنَحَّ فَإِنِّي خَافِفٌ عَلَى نَفْسِي وعَلَيْكَ، وإِنَّمَا يُرِيدُنِي لَا يُرِيدُنِي لَا يَهْلِكُ وتُعِينَ عَلَى نَفْسِكَ.

فَتَنَحَّى غَيْرَ بَعِيدٍ وتَبِعْتُ الشَّيْخَ، وذَلِكَ أَنِّي ظَنَنْتُ أَنِّي لَا أَقْدِرُ عَلَى التَّخَلُّصِ مِنْه، فَهَا زِلْتُ أَتْبَعُه وقَدْ عَزَمْتُ عَلَى المُوْتِ حَتَّى وَرَدَ بِي عَلَى بَابِ التَّخَلُّصِ مِنْه، فَهَا زِلْتُ أَتْبَعُه وقَدْ عَزَمْتُ عَلَى المُوْتِ حَتَّى وَرَدَ بِي عَلَى بَابِ أَبِي الْحَسَنِ فَهَالَ لِيَ: ادْخُلْ رَحِمَكَ أَبِي الْحَسَنِ شُمَّ خَلَّانِي ومَضَى، فَإِذَا خَادِمٌ بِالْبَابِ فَقَالَ لِيَ: ادْخُلْ رَحِمَكَ الله، فَدَخَلْتُ فَإِذَا أَبُو الْحَسَنِ مُوسَى ﴿ فَقَالَ لِي الْبِتَدَاءً مِنْه: لَا إِلَى المُرْجِعَةِ، الله، فَدَخَلْتُ فَإِذَا أَبُو الْحَسَنِ مُوسَى ﴿ فَقَالَ لِيَ الْبِتَدَاءً مِنْه: لَا إِلَى المُرْجِعَةِ، ولَا إِلَى المُعْتَزِلَةِ، ولَا إِلَى الْمُؤوارِج، إِلَيَّ إِلَيَّ.

فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ مَضَى أَبُوكَ؟ قَالَ ﴿ نَعَمْ. قُلْتُ: مَضَى مَوْتاً؟ قَالَ ﴿ نَعَمْ. قُلْتُ: مَضَى مَوْتاً؟ قَالَ ﴿ نَعَمْ. قُلْتُ: فَمَنْ لَنَا مِنْ بَعْدِه؟ فَقَالَ ﴿ فَقَالَ الله أَنْ يَهْدِيكَ هَدَاكَ. قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ عَبْدَ الله يَزْعُمُ أَنَّه مِنْ بَعْدِ أَبِيه. قَالَ ﴿ فَمَاكَ. قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَمَنْ لَنَا مِنْ بَعْدِه؟ يُرِيدُ عَبْدُ الله أَنْ لَا يُعْبَدَ الله! قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَمَنْ لَنَا مِنْ بَعْدِه؟ قَالَ ﴿ يَكُولُكُ مَاكُ الله أَنْ يَهْدِيكَ هَدَاكَ. قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَأَنْتَ هُو؟ قَالَ ﴿ فَانَتَ هُو الله أَنْ يَهْدِيكَ هَدَاكَ. قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، فَأَنْتَ هُو؟

قَالَ ﴿ لَهُ مَا أَقُولُ ذَلِكَ. قَالَ: فَقُلْتُ: فِي نَفْسِي: لَمْ أُصِبْ طَرِيقَ الْمُسْأَلَةِ. ثُمَّ قُلْتُ لَهُ: فِي نَفْسِي: لَمْ أُصِبْ طَرِيقَ الْمُسْأَلَةِ. ثُمَّ قُلْتُ لَهُ: لَا، فَدَاخَلَنِي شَيْءٌ لَا يَعْلَمُ إِلَّا قُلْتُ لَهُ: فِي مِنْ أَبِيه ﴿ إِذَا دَخَلْتُ عَلَيْه. ثُمَّ الله ﴿ إِعْظَاماً لَه وهَيْبَةً، أَكْثَرَ عِمَّا كَانَ يَحُلُّ بِي مِنْ أَبِيه ﴿ إِذَا دَخَلْتُ عَلَيْه. ثُمَّ الله ﴿ إِعْظَاماً لَه وهَيْبَةً، أَكْثَرَ عِمَّا كَانَ يَحُلُّ بِي مِنْ أَبِيه ﴿ إِذَا دَخَلْتُ عَلَيْه. ثُمَّ قُلْتُ لَكُ عَمَّا كُنْتُ أَسْأَلُ أَبِاكَ؟ فَقَالَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

فَسَأَلْتُه فَإِذَا هُوَ بَحْرٌ لَا يُنْزَفُ. قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، شِيعَتُكَ وشِيعَةُ أَبِيكَ ضَلَّال، فَأُلْقِي إِلَيْهِمْ وأَدْعُوهُمْ إِلَيْكَ وقَدْ أَخَذْتَ عَلَيَّ الْكِتْمَانَ؟ قَالَ عَنْ ضَلَّال، فَأُلْقِي إِلَيْهِمْ وأَدْعُوهُمْ إِلَيْكَ وقَدْ أَخَذْتَ عَلَيَّ الْكِتْمَانَ؟ قَالَ عَنْ مَنْ آنَسُتَ مِنْه رُشُداً فَأَلْقِ إِلَيْه وخُذْ عَلَيْه الْكِتْمَانَ، فَإِنْ أَذَاعُوا فَهُوَ الذَّبْحُ - وأَشَارَ بِيدِه إِلَى حَلْقِه -.

قَالَ: فَخَرَجْتُ مِنْ عِنْدِه فَلَقِيتُ أَبَا جَعْفَرِ الأَحْوَلَ فَقَالَ لِي: مَا وَرَاءَكَ؟ قُلْتُ: الْهُٰدَى، فَحَدَّثُتُه بِالْقِصَّةِ، قَال: ثُمَّ لَقِينَا الْفُضَيْلَ وأَبَا بَصِيرِ فَدَخَلَا عَلَيْه وَسَمِعَا كَلَامَه وسَائلَاه وقَطَعَا عَلَيْه بِالإِمَامَةِ، ثُمَّ لَقِينَا النَّاسَ أَفْوَاجاً، فَكُلُّ مَنْ دَخَلَ عَلَيْه قَطَعَ...(١)

# تنبيه: نحوا الإعجاز:

بمتابعة آيات القرآن الكريم التي ذكرت معجزات الأنبياء، نجد أنها على نحوين:

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص٣٥٣ بَابُ مَا يُفْصَلُ بِه بَيَنْ دَعْوَى الْمُحِقِّ والْمُبْطِلِ فِي أَمْرِ الإِمَامَةِ ح٧، وتَمْم الحديث: إِلَّا طَائِفَةَ عَبَّارٍ وأَصْحَابَه، ويَقِيَ عَبْدُ الله لَا يَدْخُلُ إِلَيْه إِلَّا قَلِيلٌ مِنَ النَّاسِ، فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ قَالَ: مَا حَالَ النَّاسَ؟ فَأَخْبِرَ أَنَّ هِشَاماً صَدَّ عَنْكَ النَّاسَ، قَالَ هِشَامُ: فَأَفْعَدَ لِي بِالْمُدِينَةِ غَيْرَ وَاحِدٍ لَيَضْرِبُونِي.

النحو الأول: ما أسند فعلها المباشر إلى النبي، لا إلى السها، ومنه ما ذكره القرآن الكريم في معجزات النبي عيسى هذا قال تعالى: ﴿وَرَسُولاً إِلَىٰ بَنِي إِسْرائِيلَ أَنِي قَدْ جِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ أَنِي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْءَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِئُ الْأَكْمَة وَالْأَبْرَصَ وَأُحْيِ المُوْتِيٰ بِإِذْنِ اللهِ وَأُنْبِئُكُمْ بِهَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (١)

وكذا قدرة آصف بن برخيا على إحضار عرش بلقيس ﴿قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ ﴾(٢)

النحو الثاني: ما أسند فعلها المباشر إلى الله تعالى مباشرة، لا إلى النبي، وهذه من الولاية التكوينية لله تعالى، ومنها التالي:

﴿قُلْنا يا نارُ كُونِي بَرْداً وَسَلاماً عَلَىٰ إِبْراهِيمَ ﴾(")

﴿ وَآتَيْنا ثَمُودَ النَّاقَةَ مُبْصِرَةً ﴾ (١)

﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضْلاً يَا جِبَالُ أَوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَأَلَنَّا لَهُ الحُدِيدَ ﴿ وَاعْمَلُوا صَالِحًا ۚ إِنِّي بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ وَاعْمَلُوا صَالِحًا ۚ إِنِّي بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ وَلِسُلَيْهَانَ اللَّهِ عَيْنَ الْقِطْرِ وَمِنَ وَلِسُلَيْهَانَ اللَّهُ عَيْنَ الْقِطْرِ وَمِنَ وَلِسُلَيْهَانَ اللَّهُ عَيْنَ الْقِطْرِ وَمِنَ

<sup>(</sup>١) آل عمران ٤٩

<sup>(</sup>٢) النمل ٤٠.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء ٦٩.

<sup>(</sup>٤) الإسراء ٥٩.

الْجِنِّ مَنْ يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَنْ يَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنا نُذِقْهُ مِنْ عَذابِ السَّعِيرِ ﴾.(١)

﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَىٰ \* قَالَ هِيَ عَصَايَ أَتُوكَّؤُا عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَىٰ \* قَالَ أَلْقِهَا يَا مُوسَىٰ \* فَأَلْقَاهَا فَإِذَا هِيَ عَلَىٰ غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرَىٰ \* قَالَ أَلْقِهَا يَا مُوسَىٰ \* فَأَلْقَاهَا فَإِذَا هِيَ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ \* قَالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفْ سَنُعِيدُها سِيرَ مَهَا الْأُولَىٰ \* وَاضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ حَيَّةٌ تَسْعَىٰ \* قَالَ خُذْهَا وَلا تَخَفْ سَنُعِيدُها سِيرَ مَهَا الْأُولَىٰ \* وَاضْمُمْ يَدَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوءٍ آيَةً أُخْرَىٰ \* لِنُرِيَكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكُبْرِيٰ ﴾. (٢)

ولا تناقض بين النحوين، فكل منهما جائز عقلاً ونقلاً، فالدلالة على صدق النبي قد تكون مباشرة من السماء، وقد تكون من فعل النبي بإذنه تعالى.

بل لا تناقض في نسبة الفعل الواحد إلى الله تعالى تارة والى البشر أخرى، كما في التوفي مثلاً، فإنه نسب إلى الله تعالى، وإلى ملك الموت، وإلى الملائكة، قال تعالى: ﴿اللهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِها وَالَّتِي لَمْ ثَمَّتْ فِي مَنامِها فَيُمْسِكُ التَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا المُوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذلِكَ لَآياتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾. (3)، وقال تعالى: ﴿قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ المُوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ قُرْ جَعُونَ ﴾. (3)، وقال تعالى: ﴿وَهُوَ الْقاهِرُ فَوْقَ عِبادِهِ وَيُرْسِلُ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ قَلْ عَبادِهِ وَيُرْسِلُ

<sup>(</sup>۱) سبأ ۱۰ – ۱۲.

<sup>(</sup>۲) طه ۱۷ –۲۳.

<sup>(</sup>٣) الزمر ٤٢.

<sup>(</sup>٤) السجدة ١١.

عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّىٰ إِذا جاءَ أَحَدَكُمُ اللُّوتُ تَوَفَّتْهُ رُسُلُنا وَهُمْ لا يُفَرِّطُونَ ﴾.(١)

فالنسبة إلى الله تعالى بها هو فاعل بالذات ترجع الفواعل إليه جميعاً وبإذنه، والنسبة إلى الملك والرسول بها هو فاعل وسطي وبالغير وبإذنه تعالى.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦١.

#### المقالة الحادية عشرة: الولاية التشريعية لأهل البيت عليهم السلام

قد يتوهم البعض أن القول بالولاية التشريعية لأهل البيت هو من الغلو، وقد تبين مراراً أن مثل هذه المناصب إنها تكون غلواً لو أدّعي أن المعصوم حازها مستقلاً عن الله تبارك وتعالى، أما إذا كانت بإذنه جل وعلا، فلا إشكال فيها في حد نفسها.

وحتى نستوضح الحال أكثر نذكر التالي:

مقدمة:

نبين فيها أمرين:

الأمر الأول: الفرق بين الولاية التشريعية والتكوينية.

التشريعية/ القانونية: هي التي تكون بجعلٍ ممن يمنح الشرعية، كتعيين الرئيس لمدير أو وزير، فإن هذا التعيين جعل لولايته، ويسبقه جعل الرئيس والرجل الأول ممن بيده الشرعية.

 إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴿ (١)، والنبي اللهِ بلغ بقوله: «من كنتُ مولاه فهذا عليٌ مولاه»، فهذا جعل قانوني تشريعي من السهاء، لمنصب معين.

أما التكوينية، فهي عبارة عن قدرات خارقة تظهر لدى البعض، يتمكن بها من التصرف في نظام الوجود، فهناك قدرة مشتركة بين البشر، يتساوى فيها الجميع، وهناك مستويات من القدرة لا تكون متاحة للجميع، وإنها لبعض خاص من البشر، بحيث يكون لهم قدرات خارقة يتصرفون بها في عالم الوجود، فتلك القدرة الخارقة هي الولاية التكوينية، فهي عبارة عن اقتدار خاص ونادر يتيح لصاحبه أن يدخل في منظومة السببية في عالم الوجود، والذي يقال في المعجزة.

ومن هنا، يتبين: أن الفارق الماهوى بين الولايتين دينياً هو:

أن التشريعية: هي صلاحية تُمنح من السماء لفرد، على إعمال قدرته بحدود الصلاحية الممنوحة، وإن كان لدى الفرد قدرة أوسع، لكنها مقيدة بحدود الصلاحيات.

أما التكوينية: فهي قدرة تكوينية واقعية حقيقية، يحصل عليها الفرد نتيجة عوامل معينة يتصرف بها في نظام العالم.

الأمر الثاني: ضرورة المؤهلات الخاصة للولاية التشريعية.

إن من ثوابت الدين: نفى الجزاف عن فعل الله تعالى.

<sup>(</sup>١) (٦٧) من سورة المائدة.

والولاية -تشريعية كانت أو تكوينية - إنها هي فعل لله تعالى، فلا جزاف فيهما بكل أشكالهما ومستوياتهما، وهذا يعني: أن الواحدة منهما لا تعطى مجاناً ومن دون مؤهلات خاصة، وإلا فهو خلف نفى الجزاف.

فكل القدرات التكوينية والمناصب التشريعية لا تأتي جزافاً، بل إنها يستندان إلى مؤهلات جاءت على خلفية اختبارات طويلة وصعبة ومجاهدات شاقة، حتى يصل العبد إلى مرحلة تؤهله ليكون صاحب ولاية تكوينية أو تشريعية، وهو ما أشار له القرآن الكريم بألفاظ الصبر والابتلاء والجهاد، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينا لَنَهْدِيَنَّهُمْ شُبُلَنا وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ المُحْسِنِينَ ﴾. (١)

وقال تعالى: ﴿ وَإِذِ ابْتَلَىٰ إِبْراهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِماتٍ فَأَمَّتُهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِماماً قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِينَ ﴾. (٢)

وقال تعالى: ﴿وَجَعَلْنا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنا لِمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآياتِنا يُوقِنُونَ﴾.(٣)

وخلاصة تلك المؤهلات هي: العلم اللدني، والعبودية الخالصة.

فالعبودية الخالصة هي الحد الأوسط حتى لمقام الرسالة المهيمنة (الخاتم لما سبق، والفاتح لما استقبل، والمهيمن على ذلك كله)، وهي مع العلم اللدني تؤهلان العبد لشغل تلك المناصب.

<sup>(</sup>١) العنكبوت ٦٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة ١٢٤

<sup>(</sup>٣) لقمان ٢٤

والتعبير بأنه تعالى وهب الولاية لعبد، لا يعني الجزاف، وإنها هو تعبير أدبي يحكي تفضل الله تعالى على عباده الذين لا يملكون عليه أي استحقاق، فكل ما عند البشر إنها هو بتفضل من الله تعالى.

فالولاية تعتمد على مؤهلات موجودة، على أساسها تم جعل العبد في مقام تشريعي أو تكويني معين.

وبعد هذه المقدمة نذكر:

#### ولايات المعصوم التشريعية

ذكر بعض العلماء (١) عشر و لايات تشريعية للمعصوم، نعرضها بشكل سريع:

## الولاية الأولى: ولاية التبليغ وبيان الحكم الشرعي.

إن أصل فكرة التبليغ وأنها مهمة الأنبياء هي ظاهرة قرآنية واضحة، وقد صرحت بذلك الآيات الكريمة، من قبيل قوله تعالى: ﴿وَلَكِنِّي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعالَمِينَ ﴿ أَبُلِّغُكُمْ رِسالاتِ رَبِّي وَأَنْصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللهِ ما لا تَعْلَمُونَ ﴾. (٢)

وقوله تعالى: ﴿ وَإِنْ مَا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَقَّيَنَّكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَعَلَيْنَا الْحِسابُ ﴾ (٣)

<sup>(</sup>١) ذكرها المرحوم السيد محمد مهدي الخلخالي في كتابه (الحاكمية في الإسلام).

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٦٦ و ٦٢.

<sup>(</sup>٣) الرعد ٤٠.

# وقوله تعالى: ﴿فَهَلْ عَلَىٰ الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلاغُ الْبِينُ ﴾.(١)

## الولاية الثانية: ولاية تشريع الأحكام (أو ولاية التفويض)

إن مطالعة الروايات الشريفة (٢)، تكشف عن أن ظاهرة التشريع قد أتيحت للمعصو مين التاليين (٣):

## الضرع الأول: من تشريعات النبيِّ الأكرم عَيَّالَّهُ:

أمًّا ما يُنقَل من تشريعات النبيِّ الأكرم عَياليًّا، فهذه بعضها:

١ - إنَّ الله تعالى فرض الصلاة ركعتين ركعتين، فأضاف النبيُّ الله للظهرين والعشاء ركعتين ركعتين.

ومن هنا نجد أنَّ الشكَّ في أوَّل ركعتين من كلِّ صلاة وفي صلاة المغرب مبطل لها، وأمَّا في الثالثة والرابعة من الرباعية فيمكن علاجه، وقد وضَّح هذه المسألة الإمام الباقر على حين بيَّن أنَّ أوَّل ركعتين فرض من الله تعالى، وهو لا يصحُّ الشكُّ فيه، وأمَّا الثالثة والرابعة فها سُنَّة من رسول الله عَيْلَة فيمكن علاجه.

وهكذا في السفر، تسقط الركعتان اللتان سنَّهما رسول الله عَنالَةُ ولا يسقط (١) النحل ٣٥.

<sup>(</sup>٢) عقد الشيخ الكليني في الكافي باباً بعنوان: (بَابُ التَّفْوِيضِ إِلَى رَسُولِ اللهَ عَلَيْ وإِلَى الْأَئِمَّةِ عَلَيْ وَ أَمْرِ الدِّينِ) ذكر فيه عشرة أحاديث، وغيره من الأحاديث التي سنذكر بعضاً منها قريباً إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>٣) للتفصيل أكثر، انظر: الهدى والضلال في القرآن الكريم- الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي-ص١٥٠ وما بعدها.

الفرض الإلهي.

عن عليِّ بن مهزيار، قال: قال بعض أصحابنا لأبي عبد الله على ما بال صلاة المغرب لم يُقصِّر فيها رسول الله على السفر والحضر مع نافلتها؟

قال: «لأنَّ الصلاة كانت ركعتين ركعتين، فأضاف رسول الله على إلى كلِّ ركعتين وكعتين ووضعها عن المسافر، وأقرَّ المغرب على وجهها في السفر والحضر، ولم يُقصِّر في ركعتي الفجر أن يكون تمام الصلاة سبع عشرة ركعة في السفر والحضر»(۱).

وعن أبي جعفر هُمُ قال: «لمَّا عُرِجَ بِرَسُولِ اللهِ اللهِ مَنْ وَالْحُسَنُ وَالْحَسَنُ وَالْحُسَنُ وَالْحَسَنُ وَالْحَسَنُ وَالْحَسَنُ وَالْحَسَنُ وَالْحَسَنُ وَالْحَسَنُ وَالْحَسَنُ وَالْحَسَقِ مَرْكَ اللهُ عَيْنِ وَكُولَ اللهُ عَيْنِ فَلَمَّا لِضِيقِ رَكَعَاتٍ شُكْراً لله تعالى، فَأَجَازَ اللهُ لَه ذَلِكَ، وتَرَكَ الْفَجْرَ لَمْ يَزِدْ فِيهَا لِضِيقِ وَقْتِهَا؛ لأَنَّه تَحْضُرُهَا مَلائِكَةُ اللَّيْلِ ومَلائِكَةُ النَّهَارِ، فَلَمَّا أَمَرَه اللهُ بِالتَّقْصِيرِ فِي السَّفَو، وَضَعَ عَنْ أُمَّتِه سِتَّ رَكَعَاتٍ، وتَرَكَ المُعْرِبَ لَمْ يَنْقُصْ مِنْهَا شَيْئًا، وإِنَّمَا السَّفُو فِيهَا زَادَ رَسُولُ الله يَلِيَّ، فَمَنْ شَكَ فِي أَصْلِ الْفَرْضِ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْمَتَقْبَلَ صَلاَتَه، وإنَّ اللهُ يَلِيُّ ، فَمَنْ شَكَ فِي أَصْلِ الْفَرْضِ فِي الرَّكْعَتَيْنِ الْمَتَقْبَلَ صَلاَتَه» (٢).

٢ - إنَّ الله تعالىٰ فرض في السنة صوم شهر رمضان، وسنَّ النبيُّ الأكرم على صوم شهر شعبان، وثلاثة أيّام من كلِّ شهر، «والأفضل صيام

<sup>(</sup>١) المحاسن للبرقي ٢: ٣٢٧/ ح ٧٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ٣: ٤٨٧/ باب النوادر/ ح ٢.

أوَّل خميس منه وآخر خميس منه، وأوَّل أربعاء من العشرة الثانية منه»(١).

٣ - إنَّ الله تعالى حرَّم الخمر، وحرَّم رسول الله عَيْلَة المسكر من كلِّ شراب.
 ٤ - إنَّ رسول الله عَيْلَة سنَّ النوافل اليومية، فأمضاها الله تعالى له.

وقد وردت رواية جامعة لهذه التشريعات النبوية، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَيْ يَقُولُ لِبَعْضِ أَصْحَابِ قَيْسٍ المَّاصِرِ: «إِنَّ الله عَلَى أَدْبَه، فَلَمَّا أَكْمَلَ لَه الأَدَبَ قَالَ: ﴿إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ أَدَّبَ نَبِيَّه فَأَحْسَنَ أَدَبَه، فَلَمَّا أَكْمَلَ لَه الأَدَبَ قَالَ: ﴿إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ ثُمَّ فَوَّضَ إِلَيْه أَمْرَ الدِّينِ والأُمَّةِ لِيَسُوسَ عِبَادَه فَقَالَ ﴿ : ﴿مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوه وَمَا نَهَاكُمْ عَنْه فَانْتَهُوا ﴾ وإنَّ رَسُولَ الله عَيْ كَانَ مُسَدَّداً مُوفَقَا مُؤيَّداً فَخُذُوه وما نَهَاكُمْ عَنْه فَانْتَهُوا ﴾ وإنَّ رَسُولَ الله عَيْ كَانَ مُسَدَّداً مُوفَقَا مُؤيَّداً بِرُوحِ الْقُدُسِ لَا يَزِنُّ ولَا يُخْطِئُ فِي شَيْءٍ مِمَّا يَسُوسُ بِهِ الْخُلْقَ، فَتَأَدَّبَ بِآدَابِ الله.

ثُمَّ إِنَّ الله ﴿ فَرَضَ الصَّلَاةَ رَكْعَتَيْنِ رَكْعَتَيْنِ عَشْرَ رَكَعَاتٍ فَأَضَافَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ إِلَى اللهِ عَنَيْنِ وإِلَى المُغْرِبِ رَكْعَةً فَصَارَتْ عَدِيلَ الْفَرِيضَةِ، اللهَ يَجُوزُ تَرْكُهُنَّ إِلَّا فِي سَفَرٍ وأَفْرَدَ الرَّكْعَةَ فِي المُغْرِبِ فَتَرَكَهَا قَائِمَةً فِي السَّفَرِ والحُضَر، فَأَجَازَ الله ﴿ لَهُ ذَلِكَ كُلَّه فَصَارَتِ الْفَرِيضَةُ سَبْعَ عَشْرَةَ رَكْعَةً.

<sup>(</sup>١) الفتاوي الميسرَّة للسيِّد السيستاني: ١٧٣.

و فَرَضَ الله فِي السَّنَةِ صَوْمَ شَهْرِ رَمَضَانَ وسَنَّ رَسُولُ الله ﷺ صَوْمَ شَعْبَانَ وثَلَاثَةَ أَيَّامٍ فِي كُلِّ شَهْرٍ مِثْلِي الْفَرِيضَةِ فَأَجَازَ الله ﴿ لَهُ ذَلِكَ.

وحَرَّمَ اللهِ الْخُمْرَ بِعَيْنِهَا، وحَرَّمَ رَسُولُ اللهَ ﷺ المُسْكِرَ مِنْ كُلِّ شَرَابٍ فَأَجَازَ الله لَه ذَلِكَ كُلَّه.

وعَافَ رَسُولُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

٥ - إنَّ الله تعالى فرض الفرائض في الإرث، ولم يَقسِم للجدِّ شيئاً، ولكن رسول الله عَيَّالَة أطعمه السُّدُس.

فعن إسحاق بن عبّار، عن أبي عبد الله هم، قال: «إِنَّ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى أُدَّبَ نَبِيَّه عَلَي خُلُقٍ عَظِيمٍ فَفَوَّضَ أَدَّبَ نَبِيَّه عَلَي خُلُقٍ عَظِيمٍ فَفَوَّضَ

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص٢٦٦ و ٢٦٧ بَابُ التَّفْوِيضِ إِلَى رَسُولِ اللهَ ﷺ وإِلَى الأَئِمَّةِ ﷺ فِي أَمْرِ الدِّين ح٤.

إِلَيْه دِينَه فَقَالَ ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوه وَمَا نَهَاكُمْ عَنْه فَانْتَهُوا ﴾ وإِنَّ الله ﴿ فَرَضَ الْفَرَائِضَ وَلَمْ يَقْسِمْ لِلْجَدِّ شَيْئاً، وإِنَّ رَسُولَ الله يَلِيَّ أَطْعَمَه السُّدُسَ، فَأَجَازَ الله جَلَّ ذِكْرُه لَه ذَلِكَ وذلك قول الله ﴿ : ﴿ هذا عَطاؤُنا فَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١) (٢) .

## الفرع الثاني: تشريعات الأئمَّة عِظَالِيِّن :

وأمَّا عن تشريعات الأئمَّة عليه الله الله الله الله الله الله وردت روايات عديدة عنهم الله ظاهرها أنَّه لا يُشرِّعون أبداً، وأنَّه لا حقَّ لهم في ذلك.

فعن جابر، عن أبي جعفر هذه قال: «يا جابر، إنّا لو كنّا نُحدِّثكم برأينا وهوانا لكنّا من الهالكين، ولكنّا نُحدِّثكم بأحاديث نكنزها عن رسول الله عليه الله عن يكنز هؤلاء ذهبهم وفضَّتهم (٣).

وفي رواية ثانية: «لو أنّا حدَّثنا برأينا ضللنا كها ضلَّ من كان قبلنا، ولكنّا حدَّثنا ببيِّنة من ربِّنا، بيَّنها لنبيِّه فبيَّنها لنا»(٤).

و في رواية ثالثة: «مها أجبتك فيه من بشيء فهو عن رسول الله عَلَيْلَ، لسنا نقول برأينا من شيء»(٥).

<sup>(</sup>۱) ص: ۳۹.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ١: ٢٦٧/ باب التفويض إلى رسول الله عَلَيْ وإلى الأئمَّة عَلَيْ في أمر الدين/ ح ٦. وراجع للتفاصيل أكثر: مفاهيم القرآن للشيخ جعفر السبحاني ٢: ٦٢٦.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات للصفّار: ٣١٩/ الجزء ٦/ باب ١٤/ ح١.

<sup>(</sup>٤) بصائر الدرجات للصفّار: ٣١٩/ الجزء ٦/ باب ١٤/ ح٢.

<sup>(</sup>٥) بصائر الدرجات للصفّار: ٣٢٠ و ٣٢١/ الجزء ٦/ باب ١٤/ ح ٨.

ولكن في نفس الوقت وردت روايات أُخرىٰ تدلُّ علىٰ أنَّهم قاموا بعملية التشريع، فكيف الجمع بينهما؟

يمكن الجمع بأنهم الله يُشرِّعون تشريعاً من عند أنفسهم، وهو ما عبر عنه الإمام الباقر الله بأنهم لو كانوا يفتون وفق أهوائهم لهلكوا، وإنَّما هم يُشرِّعون لمكان عصمتهم التي تعني فيما تعنيه علماً لدنّياً موافقاً للواقع، بمعنى أنهم لعلمهم وعصمتهم يمكنهم أن يُحدِّدوا ويُشخِّصوا المصالح من المفاسد، ويعطوا أحكاماً موافقة للواقع، وهو ما عبر عنه الإمام الصادق فوالله ما نقول بأهوائنا، ولا نقول برأينا، ولا نقول إلَّا ما قال ربُّنا»(۱).

وبعبارة أخرى: أن تشريعاتهم القرآن القرآن القرآن التريعات القرآن الكريم وتشريعات النبي الله ولا تعارضها، فالجميع يأخذ من منبع واحد، ويصب في مصب واحد.

وعلىٰ كلِّ حالٍ، فيمكن استفادة أنَّهم عليه كانوا يُشرِّعون وفق المصالح والمفاسد، ووفق ما أذن الله تعالى لهم في ذلك، من الروايات التي يُعبِّرون عليه فيها بأنَّهم يكرهون كذا وأنَّهم يرون كذا، ومن الروايات التي صرِّحت بصدور تشريع منهم عليه.

والروايات الدالّة على ذلك كثيرة، منها:

١ - ورد أنَّ أمير المؤمنين ﷺ فرض زكاة علىٰ الخيل، فعن الإمامين الباقر

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات للصفّار: ٣٢٠/ الجزء ٦/ باب ١٤/ ح٧.

والصادق الله على الله على الخيل المؤمنين صلوات الله على الخيل العتاق الراعية في كلِّ فرس في كلِّ عام دينارين، وعلى البراذين ديناراً»(١).

٢ - وعن علي بن مهزيار أنَّ الإمام الجواد عندما جاء إلى بغداد في عام (٢٢٠هـ) فرض خمساً آخر غير الخمس الواجب المتعارف عليه في قسم عظيم من الأموال، ولمرَّة واحدة فقط(٢)، ولعلَّ ذلك «أنَّه لها جاء الإمام الجواد إلى بغداد، كان الشيعة يعانون الفاقة والضنك، ولذا فرض الإمام الخمس تلك السنة لحلِّ هذه المشكلة الخاصَّة»(٣).

وهذا وإن أمكن حمله على عنوان الحكم الثانوي، ولكنَّه على أيِّ حالٍ تشريع واضح.

٣ - عن عليِّ بن يقطين، قال: سألت أبا الحسن عن تبعيض السورة، فقال: «أكره، ولا بأس به في النافلة»(٤).

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ٣: ٥٣٠/ باب ما يجب عليه الصدقة من الحيوان وما لا يجب/ ح١؛ وفي هامش المصدر: (... والعتيق: العربية الكريمة الأصل. والبرذون: العجمية الأصل، أو ما سوى العتيق. وهذه الزكاة حملها في الاستبصار على الاستحباب لما ثبت من انتفاء الوجوب عمًّا سوى الأصناف التسعة. قيل: ويحتمل أن يكون في أموال المجوس ونحوهم جزية أو عوضاً عن انتفاعهم بمرعى المسلمين).

<sup>(</sup>۲) تهذیب الأحكام للطوسی 3:181/ (70%).

<sup>(</sup>٣) انظر: نفحات القرآن للشيخ ناصر مكارم الشيرازي ١٠: ٨٣.

<sup>(</sup>٤) تهذيب الأحكام للطوسي ٢: ٢٩٦/ ح (١١٩٢/ ٤٨).

وإنّا إذا أردنا الحجامة في رمضان احتجمنا ليلاً»(١).

٥ - عن عبد الله بن هلال، قال: «سُئِلَ أَبُو عَبْدِ الله عَنِ الثَّوْبِ يَكُونُ مَصْبُو غاً بِالْعُصْفُرِ (٢) ثُمَّ يُغْسَلُ أَلْبَسُه وأَنَا مُحُرِمٌ؟ قَالَ: نَعَمْ لَيْسَ الْعُصْفُرُ مِنَ الطِّيبِ، ولَكِنْ أَكْرَه أَنْ تَلْبَسَ مَا يَشْهَرُكَ بِه النَّاسُ»(٣).

عن سماعة بن مهران، عن أبي عبد الله عن قال في الرَّ جُلِ يَجُرُّ ثَوْبَه قَالَ فِي الرَّ جُلِ يَجُرُّ ثَوْبَه قَالَ هِذَا الله عَنْ ا

٧ - عن الإمام علي الله الله على أربعة: على السكران في سكره، وعلى من يعمل التهاثيل، وعلى من يلعب بالنرد، وعلى من يلعب بالأربعة عشر، وأنا أزيدكم الخامسة: أنهاكم أن تُسلِّموا على أصحاب الشطرنج»(٥).

#### من نصوص التفويض التشريعي إليهم عظالتات.

فضلاً عن كل ما تقدم، فإن الهناك الكثير من النصوص التي دلت على أن الله تعالى فوّض إليهم أمر الدين، وهو يعني فيها يعنيه الولاية التشريعية بهذا المعنى الذي نحن بصدده، بل قد تشمل كل معاني الولاية المذكورة، وقد ذكر الصفار في بصائر الدرجات أكثر من ثلاثين حديثاً تدل على هذا

<sup>(</sup>١) تهذيب الأحكام للطوسي ٤: ٢٦٠/ ح (٧٧٦).

<sup>(</sup>٢) هو صبغ أصفر اللون. (من المصدر).

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ٤: ٣٤٢/ باب ما يلبس المحرم من الثياب وما يُكرَه له لباسه/ ح ١٧.

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ٦: ٥٨ ٤/ باب تشمير الثياب/ ح ١٢.

<sup>(</sup>٥) الخصال للصدوق: ٢٣٧/ ح ٨٠.

المعنى (۱)، وذكر الشيخ الكليني في الكافي عشر روايات في ذلك (۲)، وغيرهما من المصادر، ونذكر نموذجاً واحداً من تلك النصوص، وهو ما روي عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِنَانٍ قَالَ: كُنْتُ عِنْدَ أَبِي جَعْفَرِ الثَّانِي ﴿ فَأَجْرَيْتُ اخْتِلَافَ الشِّيعَةِ، فَقَالَ ﴿ فَا خُرَيْتُ اخْتِلَافَ الشِّيعَةِ، فَقَالَ ﴿ فَقَالَ اللَّهِ عَالَى لَمْ يَزَلُ مُتَفَرِّداً بِوحْدانِيَّتِه، ثُمَّ الشِّيعَةِ، فَقَالَ ﴿ فَقَالَ اللَّهُ عَلَيْهَا وَقَوَّضَ أَلُو دَهْر، ثُمَّ خَلَق جَمِيعَ الأَشْياءِ، فَأَشْهَدَهُمْ خَلْقَهَا، وأَجْرَى طَاعَتَهُمْ عَلَيْهَا، وفَوَّضَ أُمُورَهَا إِلَيْهِمْ، فَهُمْ يُحِلُّونَ فَأَشْهَدَهُمْ خَلْقَهَا، وأَجْرَى طَاعَتَهُمْ عَلَيْهَا، وفَوَّضَ أُمُورَهَا إِلَيْهِمْ، فَهُمْ يُحِلُّونَ مَا يَشَاؤُونَ، ولَنْ يَشَاؤُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى. مَا يَشَاؤُونَ، ولَنْ يَشَاؤُوا إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللهُ تَبَارَكَ وتَعَالَى. ومَنْ تَقَدَّمَهَا مَرَقَ، ومَنْ تَخَلَّفَ عَنْهَا مَتَقَ، مُعَلَقُهَا عَنْهَا كَقَ، خُذْهَا إِلَيْكَ يَا مُحَمَّدُهُ اللَّيَانَةُ الَّتِي مَنْ تَقَدَّمَهَا مَرَقَ، ومَنْ تَخَلَق عَنْهَا مَتَقَ، ومَنْ خَلَق عَنْهَا مَتَقَ، ومَنْ لَزِمَهَا لَحِقَ، خُذْهَا إِلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ اللَّهِ مَا كَالَهُ اللَّهِ مَا يَشَاءَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى. ومَنْ لَزِمَهَا لَحِقَ، خُذْهَا إِلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ اللَّهِ عَنْهَا مَرَقَ، ومَنْ لَزِمَهَا لَحِقَ، خُذْهَا إِلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ اللَّذِي اللّهُ مَا كَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَالَةُ اللَّهُ عَنْهُا كَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِقَالَهُ اللَّهُ الْمُعَالَى الْقَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهَا عَلَقَ اللَّهُ اللَّهُ الْهُمُ الْمُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

## إشكال وجواب:

التنافي بين الولاية التشريعية للمعصوم وبين حصر الكتاب التشريع بالله تعالى.

قد يُقال: إن ظاهر العديد من الآيات الكريمة تدل على حصر مهمة الأنبياء بتبليغ التشريع، وأن التشريع حصراً بيد الله تعالى، من قبيل:

<sup>(</sup>١) يُنظر: بصائر الدرجات لمحمد بن الحسن الصفار ص ٣٩٨ باب التفويض إلى رسول الله صلى الله عليه وآله. وص ٤٠٣ باب في أن ما فوض إلى رسول الله عليه وآله.

<sup>(</sup>٢) يُنظر: الكَافي للكليني ج١ ص ٢٦٥ بَابُ التَّفْوِيضِ إِلَى رَسُولِ اللهَ ﷺ وإِلَى الأَثِمَّةِ ﷺ فِي أَمْرِ الدِّين.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج١ ص ٤٤١ - ح٥.

# قوله تعالى: ﴿إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ ﴾.(١)

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا النَّتِ بِقُرْآنٍ غَيْرِ هذا أَوْ بَدِّلْهُ قُلْ ما يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِنْ تِلْقَاءِ نَفْسِي إِنْ أَتَبَعُ إِلَّا ما يُوحىٰ إِلَيَّ إِنِّ أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْم عَظِيم ﴾. (١)

وقوله تعالى في حق النبي الأعظم عَيَّا: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوىٰ. إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُ يُوحِىٰ. عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقُوىٰ ﴾ (٣) الدال على أن ما يأتي به النبي عَلَيْهُ إنها هو وحي من الله تعالى، لا من عنده عَيَاهِ.

## وبعبارة ثانية:

تقدم أن الأسماء والصفات الإلهية نوعان:

١/ مستأثرة: أي خاصة بمرتبة واجب الوجود (جل وعلا)، كوجوب الوجود والإطلاق واللا تناهي، فها عدا الله تعالى كله ممكن محدود متناه.

٢/ غير مستأثرة: يمكن أن توجد في مرتبتي الوجود الواجبة والممكنة، كالعلم، ففي مرتبة الواجب جل وعلا يوجد علم متناسب مع وجوبه ولا تناهيه، وفي المرتبة الممكنة من الوجود أيضاً يوجد علم متناسب معها.

ومعه قد يُقال: هل التشريع فعل مستأثر حصره الله تعالى به، وما دونه -من أنبياء ومعصومين- هم مجرد حملة ومبلغين لتشريع الله تعالى، كلُّ منهم

<sup>(</sup>١) الأنعام ٥٠.

<sup>(</sup>۲) يونس ۱۵.

<sup>(</sup>٣) النجم ٣ - ٥.

معنيٌّ بنقل فعل وتشريع الله تعالى لعبيده؟

أو إنه ليس كذلك، وإنها هو فعل غير مستأثر، فهو في عين كونه فعل الله تعالى مباشرة، ولكنه في الوقت ذاته خوّل أنبياءه بمهارسته نسبياً، ولو كن كذلك فكيف نحل التعارض مع ظاهر كتاب الله تعالى الذي يحصر التشريع به تعالى كها تقدم.

## والجواب:

إن التعارض يصح لو كانت تشريعات النبي الله هي بالاستقلال عن الله تعالى ومن دون إذنه، أو إذا كانت تشريعاته تخالف التشريعات الإلهية، فهذا المعنى لا خلاف في كونه خروجاً عن الدين، وهو من الغلو.

وبعبارة أخرى: أن أقصى ما تنفيه الآياتُ -التي حصرت عمل النبي بالوحي- هو استقلال النبي بالتشريع من عندياته وبلا أن تجعل السهاء مرجعية له، والناتج من اجتهاده الشخصى ولو كان مخالفاً للسهاء.

وهذا ليس نقطة خلاف، فإن تشريعه ما زال مستنداً إلى السهاء وموافقاً له، وهذا ما تؤيده النصوص القرآنية والروائية، فقوله تعالى: ﴿إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحِىٰ إِلَيَّ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ (١) يفيد أن المنفي هو التشريع الذي هو معصية، بدليل ذيل الآية ﴿إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾.

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۵.

وهكذا قوله تعالى: ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوىٰ ۚ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحىٰ عُوَالَمُهُ شَدِيدُ الْقُوىٰ ﴾ (١) فها يشرعه النبي ليس ناتجاً عن الهوى، وإنها هو من الوحي، مما يعني استناده إلى السهاء.

فتشريع النبي عَيَالَة ، كخبره عن السماء، مستمد من السماء، ولذا وافق أمره أمر الله تعالى، ونهيه نهي الله تعالى، فهي ولاية متصلة بالمادة الأساسية التي هي السماء.

ونفس الكلام يُقال في تشريع المعصوم.

فلا يتوهمن أحدٌ أن المراد من الولاية التشريعية التي جُعلت للنبي أو المعصوم هي الولاية بالاجتهاد الشخصي وبمعزل عن السهاء ومتمرداً عليها، بل هذا لا معنى محصلاً له مع افتراض عصمة النبي والإمام، كيف وهو والمعصومين الله تعالى . (محال معرفة الله تعالى) وهم (عيبة علم الله تعالى).

فالحديث إنها هو عن كون النبي مشرعاً مع كونه معصوماً لا يخطئ مرادات الله تعالى.

<sup>(</sup>١) النجم ٣ - ٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج١ ص٢٦٦ و ٢٦٧ بَابُ التَّفْوِيضِ إِلَى رَسُولِ اللهَ عَلَيُهُ وإِلَى الأَثِمَّةِ عَلَيْهِ فِي أَمْرِ اللهِ عَلَيْهُ وإِلَى الأَثِمَّةِ عَلَيْهِ فِي أَمْرِ اللهِ عَلَيْهِ وإِلَى الأَثِمَّةِ عَلَيْهِ فِي أَمْرِ الدِّين ح٤.

و مما يؤكد أن تشريع المعصوم ليس تشريعاً مستقلاً عن الكتاب والسنة النبوية، هي مجموعة من النصوص ذلك -وقد تقدمت بعضها-، من قبيل:

أ. ما روي عن جابر، قال: قال أبو جعفر عن جابر، لو كنّا نفتي الناس برأينا وهوانا لكنّا من الهالكين، ولكنّا نفتيهم بآثار من رسول الله عليه وأُصول علم عندنا، نتوارثها كابراً عن كابر، نكنزها كما يكنز هؤلاء ذهبهم وفضّتهم (۱).

ب. وروي عن قتيبة، قال: سأل رجل أبا عبد الله عن مسألة، فأجابه فيها، فقال الرجل: أرأيتَ إنْ كان كذا وكذا ما يكون القول فيها؟ فقال له: «مَهْ، ما أَجبتُك فيه من شيء فهو عن رسول الله عليه الله الله عليه من شيء» (٣).

ج.. وعَنْ أَبِي الجُمَارُودِ قَالَ: «قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ ﷺ: إِذَا حَدَّثْتُكُمْ بِشَيْءٍ فَاسْأَلُونِي مِنْ كِتَابِ الله.

ثُمَّ قَالَ فِي بَعْضِ حَدِيثِه: إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَهَى عَنِ الْقِيلِ والْقَالِ، وفَسَادِ الله؟ قَالَ: الْمَاكِ، وكَثْرَةِ السُّؤَالِ. فَقِيلَ لَه: يَا ابْنَ رَسُولِ الله، أَيْنَ هَذَا مِنْ كِتَابِ الله؟ قَالَ:

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٢: ١٧٢/ ح ٣، عن بصائر الدرجات: ٣٢٠/ باب في الأئمَّة أنَّ عندهم أُصول العلم ما ورثوه عن النبي عَلَيْهِ لا يقولون برأيهم/ ح ٤.

<sup>(</sup>٢) لَمَّا كان مراده أخبرني عن رأيك الذي تُختاره بالظنِّ والاجتهاد نهاه عن هذا الظنِّ وبينَّ له أنَّهم لا يقولون شيئًا إلَّا بالجزم واليقين وبها وصل إليهم من سيِّد المرسلين صلوات الله عليه وعليهم أجمعين. (من هامش المصدر).

<sup>(</sup>٣) الكافي للشيخ الكليني (ج ١/ ص ٥٨/ باب البِّدَع والرأي والمقاييس/ ح ٢١).

إِنَّ الله ﴿ يَقُولُ: ﴿لا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجُواهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِلَّا مَنْ أَمَر بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلاحٍ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ وقَالَ: ﴿ولا تُؤْتُوا السُّفَهاءَ أَمُوالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِياماً ﴾ وقَالَ: ﴿لا تَسْئَلُوا عَنْ أَشْياءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمْ ﴾. (١)

#### الولاية الثالثة: ولاية القضاء.

وفي بيانها نذكر النقاط التالية:

## النقطة الأولى: تعريف السلطة القضائية.

عرف الشهيد الأول القضاء بأنه: «ولاية شرعيّة على الحكم في المصالح العامّة من قبل الإمام».(٢)

وعرفه الشهيد الثاني في المسالك، بأنه: «ولاية الحكم شرعاً لمن له أهلية الفتوى بجزئيات القوانين الشرعية، على أشخاص معينة من البرية، بإثبات الحقوق واستيفائها للمستحق». (٣)

فيشترك التعريفان في أن القضاء ولاية تطبيقية لحكم كلي تثبت حكماً جزئياً وتُلزم به.

ففرقٌ بين أن يقول الفقيه «إذا رُئي الهلال ثبت الشهر، إذا استدان شخص من آخر فعليه أن يؤدي الدين لصاحب الحق» مما هو فتوى في فضاء

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٠ بَابُ الرَّدِّ إِلَى الْكِتَابِ والسُّنَّةِ وَأَنَّهَ لَيْسَ شْيَءٌ مِنَ الخَلاَلِ والخَرَامِ وجِمَيعِ مَا يَخْتَاجُ النَّاسُ إِلَيْهِ إِلَّا وقَدْ جَاءَ فِيه كِتَابٌ أَوْ سُنَةٌ - ح٥.

<sup>(</sup>٢) الدروس الشرعية في فقه الإمامية- الشهيد الأول- ج٢ ص ٦٥.

<sup>(</sup>٣) مسالك الأفهام للشهيد الثاني ج١٣ شرح ص ٣٢٥.

المعرفة فقط، وإنْ كان فيها إلزام معرفي، لكنه لا يصل إلى حد الإلزام العملي، وبين أن يقول: «أحكم بأن غداً عيد، أحكم بأنك مدين» فالأخير فيه إعمال للولاية والسلطة بتطبيق الفتوى الكلية على حالة جزئية مع الإلزام بها.

فالولاية القضائية عبارة عن تطبيق الكلي على الجزئي والإلزام بالجزئي، مع وجود اختلاف في سعة وضيق أنشطة القضاء وصلاحيات القاضي.

ولا شك في ثبوت هذه الولاية للمعصوم على بلا أدنى شك.

#### النقطة الثانية: ضرورة السلطة القضائية.

إن العلم وحده لا يكفي لإلزام الناس بالفعل، فكثير من الناس يعلم بالحكم، أو بالقانون، ولكنه يتمرد عليه، فالقضاء، والإلزام العملي، ضرورة، في إلزام الناس بالنظام وبالقانون وبالحكم.

والآيات الكريمة تبين هذه الضرورة:

﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَماناتِ إِلَىٰ أَهْلِها وَإِذا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾. (١)

هذه الآية واضحة في أن الله تعالى بعد أن شّرع الحكم بلزوم ردّ الأمانة، فإنه جل وعلا أمر بأن يكون الحكم بالعدل، فلو كانت القضية تنحل بحكم شرعي أو إلزام معرفي، لما كانت هناك ضرورة للأمر بالحكم بالعدل فيها لوحصل اختلاف، مما يعني أنه لا غنى للمجتمع عن تلك السلطة القضائية

<sup>(</sup>١) النساء ٥٨.

لتوفير العدالة والاستقرار.

وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحُقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَراكَ اللهُ وَلا تَكُنْ لِلْخَائِنِينَ خَصِيماً ﴾(١)فإنزال الكتاب لوحده غير كافٍ لفض النزاعات، بل لا بد من الحكم والقضاء، فالقضاء تتمة للفضاء المعرفي.

وعلى نفس المنوال جاء قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأُطِيعُوا اللهَ وَأُطِيعُوا اللهَ وَأُطِيعُوا الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ اللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً﴾. (٢)

وقوله تعالى: ﴿فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيها شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيهاً ﴾. (٣)

﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْقُسِطِينَ ﴾. (١)

﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلا تَتَبِع الْهُوىٰ فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِهَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسابِ ﴾. (٥) فهذه الآية واضحة في أن الخلافة بلا حاكمية وقضاء لا تستقيم، مما يشير إلى تشريع بل وضرورة ولاية القضاء.

<sup>(</sup>١) النساء ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) النساء ٥٥.

<sup>(</sup>٣) النساء ٦٥.

<sup>(</sup>٤) المائدة ٢٤.

<sup>(</sup>٥) ص ٢٦.

## والحاصل:

أن العوامل الأخلاقية والفقهية والقانونية مع ما يحفها من فطرية الدين والنبوات والجنة والنار، كلها لم تغنِ عن الحاجة الأساسية للسلطة القضائية، والمسألة أقرب إلى البديهية منها إلى النظرية.

#### النقطة الثالثة: هل هذه الولاية مختصة بالمعصوم على النقطة

إن للاختصاص مستويين:

#### المستوى الأول: الخاص بمعنى المستأثر.

أي أن يكون المنصب خاصاً بالمعصوم ولا يثبت لغيره بأي وسيلة من وسائل الإثبات، فهي صلاحية حصرية بالمعصوم، ومن هذا القبيل: ولاية التشريع.

#### المستوى الثاني: الخاص بمعنى الأصل.

فالمنصب خاص بالإمام بالأصالة، وأما غيره فهو إن حاز عليه فهو بالنيابة، بحيث يكون فرعاً ونائباً عن الأصل.

وهذا يعني ترتيب هرمية القدرة والسلطة، بأن يأخذ الآخر موقع النيابة عن الأصل، فهو مقيد بتطبيق تشريعات المعصوم.

وولاية القضاء هي من النوع الثاني، فهي:

أولاً: بالأصل للمعصوم، كما دلت عليه بعض النصوص.

من قبيل ما روي عَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﷺ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ اللَّوْمِنِينَ ﷺ لِشُرَيْحٍ: يَا شُرَيْحُ، قَدْ جَلَسْتَ مَجْلِساً لَا يَجْلِسُه إِلَّا نَبِيٌّ أَوْ وَصِيُّ نَبِيٍّ أَوْ شَقِيُّ». (١)

يدل الحديث بوضوح أن القضاء ولاية (مجلس)، وأنه خاص بالمعصوم.

ومن قبيل ما روي عَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﴿ أَنِهُ قَالَ: «اتَّقُوا الْحُكُومَةَ، فَإِنَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَبْدِ اللهِ عَادِلِ فِي الْمُسْلِمِينَ لِنَبِيٍّ أَوْ وَصِيِّ الْحُكُومَةَ إِنَّمَا هِيَ لِلإِمَامِ الْعَالِمِ بِالْقَضَاءِ الْعَادِلِ فِي الْمُسْلِمِينَ لِنَبِيٍّ أَوْ وَصِيِّ أَوْ وَصِيٍّ الْمُنْ لِنَبِيًّ أَوْ وَصِيٍّ الْمُنْ لِنَبِيً اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلِي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّ

فالرواية قيدت القضاء بكونه «لِنَبِيِّ أَوْ وَصِيِّ نَبِيِّ».

## والنصوص القرآنية تشهد بذلك أيضاً:

﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحُقِّ وَلا تَتَبِعِ الْهُوىٰ فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ اللهِ فَيْضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِهَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسابِ ﴾. (٣)

فالآية فرّعت الحكم بين الناس على جعله خليفة، فمن شؤون الخلافة في الأرض هو القضاء، فهو منصب مختص، فإن وجد في غير المعصوم فإنها هو بتعيينه ونصبه.

ثانياً: لكنها -أي ولاية القضاء- يمكن أن تكون لغير المعصوم، بشرط أن يكون ذلك بإذنه وتخويل منه.

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٧ ص ٤٠٦ بَابُ أَنَّ الْخُكُومَةَ إِنَّهَا هِيَ لِلإِمَامِ ٢٥ ع.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج٧ ص ٤٠٦ بَابُ أَنَّ الْخُكُومَةَ إِنَّهَا هِيَ لِلإِمَامَ هَا ح.١.

<sup>(</sup>٣) ص ٢٦.

وهو ما يستفاد من بعض النصوص أيضاً.

من قبيل: ما جاء في مقبولة عُمَر بْنِ حَنْظَلَةَ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله هَ عَنْ رَجُلَيْنِ مِنْ أَصْحَابِنَا بَيْنَهُمَا مُنَازَعَةٌ فِي دَيْنٍ أَوْ مِيرَاثٍ، فَتَحَاكَمَا إِلَى السُّلْطَانِ وإِلَى الْقُضَاةِ، أَيَحِلُّ ذَلِكَ؟

قَالَ ﴿ مَنْ تَحَاكَمَ إِلَيْهِمْ فِي حَقِّ أَوْ بَاطِلٍ فَإِنَّمَا تَحَاكَمَ إِلَى الطَّاغُوتِ، ومَا يَحْكُمُ لَه فَإِنَّمَا يَأْخُذُ سُحْتاً، وإِنْ كَانَ حَقّاً ثَابِتاً، لأَنَّه أَخَذَه بِحُكْمِ الطَّاغُوتِ، وقَدْ أَمَرَ الله تعالى أَنْ يُكْفَرَ بِهِ، قَالَ الله تَعَالَى ﴿ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِه ﴾. الطَّاغُوتِ وقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِه ﴾.

قُلْتُ: فَكَيْفَ يَصْنَعَانِ؟ قَالَ ﴿ يَنْظُرُانِ إِلَى مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مِمَّنْ قَدْ رَوَى حَدِيثَنَا، وَنَظَرَ فِي حَلَالِنَا وَحَرَامِنَا، وَعَرَفَ أَحْكَامَنَا، فَلْيَرْضَوْا بِه حَكَماً، فَإِنِّي حَدِيثَنَا، وَنَظَرَ فِي حَلَالِنَا وَحَرَامِنَا، وَعَرَفَ أَحْكَامَنَا، فَلْيَرْضَوْا بِه حَكَماً، فَإِنِّي قَدْ جَعَلْتُه عَلَيْكُمْ حَاكِماً، فَإِذَا حَكَمَ بِحُكْمِنَا فَلَمْ يَقْبَلُه مِنْه فَإِنَّمَا اسْتَخَفَّ بِحُكْمِ الله، وهُوَ عَلَى حَدِّ الشِّرْكِ بِالله». (١) الله، وعَلَيْنَا رَدَّ، والرَّادُّ عَلَيْنَا الرَّادُّ عَلَى الله، وهُوَ عَلَى حَدِّ الشِّرْكِ بِالله». (١)

فقوله ﷺ: «فَإِنِّي قَدْ جَعَلْتُه عَلَيْكُمْ حَاكِماً» واضح في أن منصب القضاء يمكن أن يكون لغير

## الولاية الرابعة: ولاية إجراء الحدود.

لا شك ولا خلاف أن إجراء الحدود هي من آثار ونتائج القدرة والسلطة، وليست قضية معرفية بحتة، وهي -تحديداً- إعمال للقدرة وتنفيذ

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص٦٧ بَابُ اخْتِلاَفِ الْحُدِيثِ ح١٠.

لحكم الحاكم، هي عملية إجراء وتطبيق لما تنتهي إليه السلطة القضائية من إلزام، أي إنها سلطة لازمة للسلطة القضائية.

وإن البداهة تقضي بأن الأصل في ولاية إجراء الحدود هي أنها ولاية مختصة بالمعصوم، باعتبار أن الولاية عموماً تعني تسلّط شخص على آخر في نفسه أو ماله أو عرضه، وتحديد حريته وسلطنته فيها، وبديهي أن الأصل عدمه إلا ما ثبت بالدليل؛ فالناس أحرار في أنفسهم مسلطون عليها وعلى أموالهم، ومع ذلك فإنه لا بد -وكحد أدنى - أن تثبت للمعصوم ولاية إجراء الحدود، وإلا لزم لغوية تشريع الحدود، فيكون ثبوتها للمعصوم هو القدر المتيقن منها، وأما غيره فالأصل عدم ثبوتها له، وثبوتها للمعصوم لا يلازم ثبوتها لغيره، اللهم إلا أن يثبتها الدليل اللفظى.

ومما يدل على أن الأصل فيها هو المعصوم، ما روى سليهان بن داود المنقري، عن حفص بن غياث قال: «سألت أبا عبد الله من يقيم الحدود السلطان أو القاضى؟ فقال: إقامة الحدود إلى من إليه الحكم».(١)

فهذه الرواية تفيد أن إجراء الحدود يكون بيد من له الحكم.

وعن علي (صلوات الله عليه) أنه قال: «لا يصلح الحكم ولا الحدود ولا الجمعة إلا بإمام». (٢)

فهذه الرواية تجعل الحدود من اختصاصات الإمام.

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه للشيخ الصدوق ج٤ ص ٧١ و ٧٢ ح١٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) دعائم الإسلام للقاضي المغربي ج١ ص١٨٢.

قال العلامة الحلي: لا يجوز لأحد إقامة الحدود غير الإمام أو من نصبه الإمام لإقامتها. (١)

نعم، يمكن للمعصوم أن يأذن ويخوّل من يُجري الحدود، وهذا لا مانع منه، وبه تفسر الآيات التي ظاهرها إتاحة إجراء الحدود للجميع، من قبيل قوله تعالى: ﴿الزَّانِيةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ واحِدٍ مِنْهُما مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلا تَأْخُذْكُمْ مِي اللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُما طائِفَةٌ مِنَ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُما طائِفَةٌ مِنَ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُما طائِفَةٌ مِنَ اللهِ مِنَ اللهُ مِنِينَ ﴾. (٢)

﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزاءً بِمَا كَسَبا نَكَالاً مِنَ اللهِ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾. (٣)

فهذه الآيات -بقرينة الروايات المتقدمة- تعني أنه يمكن لغير المعصوم أن يُجري الحدود لكن بإذن المعصوم.

#### الولاية الخامسة: ولاية الطاعة للأوامر الشرعية.

حتى تتبين هذه الولاية، نُذكّر بأن الطاعة في الإسلام لها مرتبتان رئيستان: أ. طاعة الله تعالى.

إن أصل مبدأ لزوم الطاعة لله تعالى هو أمر ثابت قرآنياً، كما تشهد عليه مجموعة من الآيات الكريمة، مثل:

<sup>(</sup>١) تحرير الأحكام للعلامة الحلي ج٢ ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٢) النور ٢.

<sup>(</sup>٣) المائدة ٨٣.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ الله وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ . (١) ﴿ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا اللهَ سُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّهَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلاغُ المُبِينُ ﴾ . (٢)

﴿ فَاتَّقُوا اللهَ وَأَصْلِحُوا ذاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾. (٣)

﴿ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلا تَنازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ . (١)

بل هو في مرحلة سابقة ثابت عقلي، فالعقل يدرك لزوم طاعة الله تعالى الأنه الخالق المالك الرب المولى.

## ب. طاعة الرسول عَيْلاً وأولي الأمر:

وهو ثابت قرآني كما هو صريح الآيات المتقدمة، ويمكن تصوير لزومها العقلى بأحد وجهين:

الوجه الأول: أن الرسول وسيط بين الله تعالى وبين البشر.

إن العقل يحكم بلزوم طاعة الرسول باعتبار شخصيته الحقوقية، وهي

<sup>(</sup>١) النساء ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٩٢.

<sup>(</sup>٣) الأنفال ١.

<sup>(</sup>٤) الأنفال ٤٦.

رسالته، التي تعني كونه وسيطاً بين السهاء والبشر، فهو يبلغ أوامر الله تعالى للبشرية، فافتراض عدم لزوم طاعته يساوق عدم لزوم طاعة الله تعالى، وهو خلف الحكم العقلي بلزوم طاعة الخالق والرب والمالك المتقدم.

## الوجه الثاني: أن الرسول مخبر معصوم عن الواقع.

إن الرسول معصوم، والمعصوم يُخبر عن الواقع، وقد تقدم أن للواقع إلزاماً على العالم به، بل ولو مع الظن به بواسطة الثقة، فكيف بها لو أخبر به المعصوم.

وبنفس هذا المعنى يثبت لزوم طاعة أهل البيت الأنهم الواسطة بيننا وبين الرسول على أيسال الدين إلينا، فضلاً عن كونهم المسلام معصومين عن الواقع، وهو ما تشير له العديد من النصوص، من قبيل ما روى جابر، قال: قلت لأبي جعفر محمّد بن عليِّ الباقر الله عن إذا حدَّثتني بحديث فأسنده لي، فقال: «حدَّثني أبي، عن جدّي، عن رسول الله عن جبرئيل عن الله (تعالى)، وكلُّ ما أُحدِّثك بهذا الإسناد»، وقال عن الله عن الله واحد تأخذه عن صادق خير لك من الدنيا وما فيها»(۱).

وروى حفص بن البختري، قال: قلت لأبي عبد الله الله الحديث منك، فلا أدري منك سماعه أم من أبيك؟ فقال الله عليه وآله»(٢). عن أبي، وما سمعته منّى فاروه عن رسول الله صلى الله عليه وآله»(٢).

<sup>(</sup>١) أمالي المفيد: ٤٢/ ح ١٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة للحرِّ العاملي ٢٧: ١٠٤/ ح (٨٦/٣٣٣١).

بل ورد عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ وَحَمَّادِ بْنِ عُثْهَانَ وغَيْرِه قَالُوا: سَمِعْنَا أَبَا عَبْدِ الله عَنْ يَقُولُ: حَدِيثُ جَدِيثُ أَبِي، وحَدِيثُ أَبِي وَحَدِيثُ أَبِي وَحَدِيثُ أَبِي حَدِيثُ الْحَسَنِ، وحَدِيثُ الْحَسَنِ، وحَدِيثُ الْحَسَنِ عَدِيثُ الْحَسَنِ، وحَدِيثُ الْحَسَنِ عَدِيثُ الْحَسَنِ، وحَدِيثُ الْحَسَنِ عَدِيثُ الله عَنْ الله عَلَيْ وَحَدِيثُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ حَدِيثُ رَسُولِ الله عَنْ الل

وفي نص أخر للإمام الصادق مع أبي حنيفة: «فاتق الله يا نعمان، ولا تقس، فإنا نقف غدا، نحن وأنت ومن خالفنا، بين يدي الله، فيسألنا عن قولنا، ويسألكم عن قولكم، فنقول: قلنا: قال الله وقال رسول الله، وتقول أنت وأصحابك: رأينا وقسنا، فيفعل الله بنا وبكم ما يشاء».(٢)

(١) الكافي للكليني ج ١ ص ٥٣ بَابُ رِوَايَةِ الْكُتُبِ والخَدِيثِ وفَضْلِ الْكِتَابَةِ والتَّمَسُّكِ بِالْكُتُبِ ح ٤ . (٢) دعائم الإسلام للقاضي النعان المغربي ج ١ ص ١٩، وتمام الرواية: عن جعفر بن محمد صلوات الله عليه أنه قال لأبي حنيفة وقد دخل عليه، قال له: يا نعمان، ما الذي تعتمد عليه فيها لم تجد فيه نصا من كتاب الله ولا خبراً عن الرسول على قال: أقيسه على ما وجدت من ذلك، قال له: إن أول من قاس إبليس فأخطأ إذ أمره الله بالسجود لآدم ، فقال: أنا خير منه، خلقتني من نار وخلقته من طين، فرأى أن النار أشرف عنصراً من الطين، فخلده ذلك في العذاب المهين، أي نعمان، أيهما أطهر المني أم البول؟ قال المنتى، قال: فقد جعل الله في البول الوضوء وفي المني الغسل، ولو كان يحمل على القياس لكان الغسل في البول، وأيهما أعظم عند الله، الزنا أم قتل النفس؟ قال: قتل النفس، قال: فقد جعل الله في قي قتل النفس شاهدين وفي الزنا أربعة، ولو كان على القياس لكان الأربعة الشهداء في القتل، لأنه أعظم، وأيهما أعظم عند الله، الصوم؟ قال: الصلاة، قال: فقد أمر رسول الله في الحائض أن تقضى الصوم، ولا تقضى الصلاة، ولو كان على القياس لكان الواجب أن تقضى الصلاة، فاتق الله يا نعان، ولا تقضى الطالة، فاتق الله يا عن قولكم، فنقول: قلنا: قال الله وقال رسول الله، وتقول أنت وأصحابك: رأينا وقسنا، فيفعل الله بنا وبكم ما يشاء».

#### الولاية السادسة: ولاية الطاعة في الأوامر العرفية.

والمقصود من «الأوامر العرفية» هو ما يصدره النبي أو الإمام من تعاليم معينة بلحاظ مصالحه الشخصية، و ما يلقيه من أوامر خاصة أو عامة من هذا المنطلق، من دون أن تمت إلى مصالح المسلمين بأية صلة أصلاً.

ففي هذه الولاية، يُراد إثبات لزوم الطاعة للأمر الذي ترجع مصلحته إلى الولي لا إلى المولى عليه، فهو لون خامس من الأوامر، وهي الأوامر العرفية أو الشخصية.

وهذه الولاية ثابتة للمعصوم، بعد الالتفات إلى أن الآمر ما دام هو معصوماً، فحتى في أوامره الشخصية هناك منفعة ترجع إلى المكلف، ولو كانت هي التربية أو الحصول على الثواب.

وقد دلت الآيات على هذا المعنى من الطاعة الواجبة، من قبيل قوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّهَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْبَينُ ﴾. (١)

ومثل قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ ﴾. (٢)

### الولاية السابعة: ولاية التصرف في الأموال والنفوس.

وهي عبارة عن «سلطة الوليّ» على التصرف في نفس المولّى عليه وماله، كما يكون لكل شخص مثل هذه السلطة على نفسه وماله. و على هذا الأساس

<sup>(</sup>١) المائدة ٩٢.

<sup>(</sup>٢) النساء ٢٤.

يمكن للوليّ أن يبيع ما يملكه المولّى عليه، أو يزوّجه امرأة بالعقد.

ويمكن الاستدلال على ثبوت هذه الولاية للنبي عَلَيْ بقوله تعالى: ﴿النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ أَنْفُسِهِمْ ﴾. (١)

مفاد هذه الآية: هو ثبوت سلطة النّبي عَيُّك وولايته على نفوس المؤمنين.

كما إنه يستفاد من هذه الآية أيضاً أن مدى سلطة النّبي الله على الأشخاص أكثر من مدى سلطتهم على أنفسهم، والحال أنه ليس هناك سلطة أعلى من سلطة الإنسان على نفسه، لأنّ السلطة على النفس أمر طبيعي وفطري، ومع ذلك فإن سلطة النّبي الله أعلى من تلك السلطة.

ولهذا جاء في سبب نزول هذه الآية أنّ النّبي عَيْلِكَ لما أراد غزوة تبوك، وأمر الناس بالخروج، قال قوم: نستأذن آباءنا وأمهاتنا، فنزلت هذه الآية، وهي تعنى: أن النبي أولى بكم من آبائكم وأمهاتكم. (٢)

إن الآية الكريمة تحدثت عن «أولويّة» النّبي بالمؤمنين من أنفسهم، لا «الولاية» فحسب، بمعنى أنّ النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأحق بها منهم، وينتج عن ذلك أن يترجح ويقدم ما يريده ويرتأيه النبي عَلَيْ في حق المسلمين على ما يريدونه ويرتأونه هم في حق أنفسهم، وتظهر ثمرة (الولاية الأولى) عند اختلاف الإرادتين، وإلا فمع توافق الإرادتين لا تبرز الأولوية. (٣)

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير مجمع البيان للشيخ الطبرسي ج ٨ ص ١٢١ و ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) الحاكمية في الإسلام للسيد الخلخالي ص ٢٢٩ و ٢٣٠.

إن العلامة الطباطبائي في الميزان لم يقف في الأولوية عند تقدم الولي على الآخر مع التزاحم في الإرادة حول النفس والمال، بل تعدى إلى أولوية وجوده من وجود المولى عليه وكرامته وعزته وحياته من كرامة وعزة وحياة المولى عليه، فإنه مقتضى إطلاق أولويته من الشخص بكله.

قال العلامة ما نصه: فالمحصَّل: أن ما يراه المؤمن لنفسه من الحفظ والكلاءة والمحبة والكرامة واستجابة الدعوة وانفاذ الإرادة فالنبي أولى بذلك من نفسه، ولو دار الأمر بين النبي وبين نفسه في شيء من ذلك، كان جانب النبي أرجح من جانب نفسه.

ففيها إذا توجه شيء من المخاطر إلى نفس النبي، فليقه المؤمن بنفسه، ويفده نفسه، وليكن النبي أحب إليه من نفسه، وأكرم عنده من نفسه، ولو دعته نفسه إلى شيء والنبي إلى خلافه، أو أرادت نفسه منه شيئاً وأراد النبي خلافه، كان المتعين استجابة النبي عَلَيْ وطاعته وتقديمه على نفسه.

وكذا النبي عَنَا أولى بهم فيما يتعلق بالأمور الدنيوية أو الدينية، كل ذلك لكان الإطلاق في قوله: «النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم». (١)

ثم إن هذه الولاية تنتقل إلى المعصومين الغدير، لأن النبي على أثبت ولاية أمير المؤمنين على المسلمين كما ثبتت له على المسلمين كما ثبتت له على والتي هي بمستوى «أولى بهم من أنفسهم».

-

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان ج١٦ ص ٢٧٦.

#### الولاية الثامنة: ولاية الإذن أو النظارة والإشراف على المصالح العامة:

هو حق النظارة والمرجعية في الأمور والحوادث التي يمكن إيقاعها والقيام بها بمشاركة الناس أنفسهم، ولكنها مع ذلك تحتاج - لعلة المحافظة على النظام - أن تتم وتتحقق تحت نظر وإشراف ولي الأمر وبإذنه، مثل صرف بعض الأقسام من أموال بيت المال كالمال المجهول المالك وسهم الإمام والزكاة على قول، أو الأموال الخاصة مثل تقاص الدائن من أموال المدين أو إجراء بعض الأعمال التي هي من واجب عموم المسلمين، ولكنها مشر وطة بإذن الولي، مثل تجهيز الميت الذي لا وليّ خاص له ومثل ما هو متعارف اليوم من طلب الرخصة والاذن له كبناء المساكن الخاصة من جهة مراعاة المصالح العامة وأمثال ذلك من الأمور الحسبية.

#### الولاية التاسعة: ولاية الأمر أو ولاية الحكومة.

وتعني حق الزعامة السياسية والاجتماعية وقيادة الدولة الإسلامية، وهي من مناصب الرسول الأكرم عليه والأئمة المعصومين القطعية البديهية، لأن ضرورة وجود زعيم ورئيس في المجتمع البشري – صغيراً كان ذلك المجتمع أم كبيراً، متحضّراً أكان أم بدائياً، متديناً كان أم غير متدين أمر فطري وبديهي.

وليس المجتمع الإسلامي بمستثنى عن هذه القاعدة الكلية الفطرية، فهو أيضاً بحاجة إلى قائد سياسيّ واجتهاعي، لأن الإسلام عبارة عن مجموعة القوانين التي يجب أن تطبق في المجتمع البشري، وأن تخرج من مرحلة الذهن

والذهنية إلى مرحلة التطبيق والواقع الخارجي العملي.

ومن المعلوم أن مجرد الرغبة النفسية في تطبيق الإسلام في الصعيد الاجتهاعي لا يكفي، بل يحتاج ذلك إلى قوة تنفيذية وسلطة إجرائية أيضاً ليعاقب العصاة والمتخلفين، ويؤيد الممتثلين والمطيعين، ويستطيع المسلمون في ظل ما يتحقق ويتوفّر من أمن اجتهاعي، وقضائي، واقتصادي، وسياسي، وغيره من أن يواصلوا حياتهم.

وتعبّر الثقافة الإسلامية عن مثل هذا الشخص بوليّ الأمر، وعن منصبه بالولاية، بمعنى الزعامة والقيادة السياسية، ورئاسة الحكومة والدولة الإسلامية.

و قد عهد بهذا المنصب في صدر الإسلام إلى رسول الله على ثمّ عهد به من بعده إلى الأئمة المعصومين من أهل البيت الله وقد أشارت إلى ذلك الكثير من النصوص، من قبيل ما ورد في الزيارة الجامعة الكبيرة: «السلام عليكم يا أهل بيت النبوة، وموضع الرسالة، ومختلف الملائكة... ودعائم الأخيار، وساسة العباد، وأركان البلاد، وأبواب الايهان... وحجج الله على أهل الدنيا والآخرة والأولى... وحفظة سر الله، وحملة كتاب الله، وأوصياء نبي الله، وذرية رسول الله على الدعاة إلى الله ونهيه... السلام على الدعاة إلى الله والأدلاء على مرضاة الله... والمظهرين لأمر الله ونهيه... السلام على الأئمة الدعاة، والقادة الهداة، والسادة الولاة، والذادة الحاة، وأهل الذكر، وأولي

الأمر...»(١)

ولكن القيادة الإسلامية انحرفت عن المسار الأصلي المرسوم لها أثر الاختلاف الذي وقع بين المسلمين بعد وفاة رسول الله عَلَيْكَ.

#### الولاية العاشرة؛ ولاية الإمامة أو الهداية الإيصالية أو القيادة المعنوية.

هناك معانٍ أشارت لها النصوص الدينية، يظهر منها وجود علاقة وجدانية بين المعصوم والأتباع، من قبيل:

أ: التعبير عن الرسول الأعظم على وأمير المؤمنين بأنها أبوا هذه الأمة، فقد روي عنه على أنه قال: «إن الله تبارك وتعالى فرض عليكم طاعتي، ونهاكم عن معصيتي، وأوجب عليكم اتباع أمري، وفرض عليكم من طاعة على بعدي ما فرضه من طاعتي، ونهاكم من معصيته عما نهاكم عنه من معصيتي، وجعله أخي ووزيري ووصيي ووارثي، وهو مني وأنا منه، حبه إيهان وبغضه كفر، ومحبه محبي، ومبغضه مبغضي، وهو مولى من أنا مولاه، وأنا مولى كل مسلم ومسلمة، وأنا وإياه أبوا هذه الأمة».(١)

فهذه الأبوة هي غير كونهم (صلوات الله عليهم) قادة الأمة وولاتها والمبلغين عن الله تعالى.

ب: ما ورد في وصف النبي الله الله على الله على الله على الولايات السابقة، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ لَمِنْ كَانَ يَرْجُوا

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه للشيخ الصدوق ج٢ ص ٦١٠ و ٦١١.

<sup>(</sup>٢) الأمالي للشيخ الصدوق ص ٦٥ ح ٣٠ / ٦.

## اللهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللهَ كَثِيراً ﴾. (١)

ج: بيان أن من مهام النبي على أنه يقوم بتزكية نفوس أتباعه، فإنها مما لم تتم تغطيته بالولايات السابقة، قال تعالى: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَىٰ المُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ﴾. (٢)

د: تصریح أمیر المؤمنین بان إمامته للناس - وبالتالي لزوم اتباعه - لا تنحصر بكونه قائداً لهم، وإنها هو إمام لهم فيها يتعلق بالزهد، وعدم التعلق بالدنيا وزبرجها، وأنه قد أخذ على نفسه أن يتمثل بأقل المؤمنين حالاً، وأن على من يكون نائباً عنه أن يعمل على الاقتراب من هذه الحيثية فيه على من يكون نائباً عنه أن يعمل على الاقتراب من هذه الحيثية فيه وذلك ضمن كتابه الذي أرسله إلى واليه على البصرة عثمان بن حنيف، ويث جاء فيه: «ألا وإنَّ لِكُلِّ مَأْمُوم إِمَاماً يَقْتَدِي بِه، ويَسْتَضِيءُ بِنُورِ عِلْمِه، ألا وإنَّ لِكُلِّ مَأْمُوم إِمَاماً يَقْتَدِي بِه، ويَسْتَضِيءُ بِنُورِ عِلْمِه، لَا تقْدِرُونَ عَلَى ذَلِك، ولكنَ أَعِينُونِي بِورَع واجْتِهادٍ وعِفَّةٍ وسَدَادٍ، فوالله مَا كَنَزْتُ مِنْ دُنْيَاكُمْ تِبْراً، ولا اذَّخُرْتُ مِنْ غَنَائِمِها وَفْراً، ولا أَعْدَدْتُ لِبَالِي ثَوْبِي طِمْراً، ولا حُرْتُ مِنْ عَفْصِة مَقِرَةٍ... وإِنَا هِي نَفْسِي أَرُوضُها بِالتَّقْوَى... فِل عَيْنِي أَوْهَى وأَوْهَنُ مِنْ عَفْصَةٍ مَقِرَةٍ... وإِنَّا هِي نَفْسِي أَرُوضُها بِالتَّقْوَى... ولكِنْ هَيْهاتَ أَنْ يَغْلِبَنِي هَوَايَ، ويَقُودَنِي جَشَعِي إِلَى ثَخَيُّرِ الأَطْعِمَةِ، ولَعَلَ ولكِنْ هَيْهاتَ أَنْ يَغْلِبَنِي هَوَايَ، ويَقُودَنِي جَشَعِي إِلَى ثَخَيُّرِ الأَطْعِمَةِ، ولَعَلَ ولكَنْ هَيْهَاتَ أَنْ يَغْلِبَنِي هَوَايَ، ويَقُودَنِي جَشَعِي إِلَى ثَخَيُّرِ الأَطْعِمَةِ، ولَعَلَ ولكَنْ هَيْهَاتَ أَنْ يَغْلِبَنِي هَوَايَ، ويَقُودَنِي جَشَعِي إِلَى ثَخَيُّرِ الأَطْعِمَةِ، ولَعَلَ ولكِنْ هَيْهَاتَ أَنْ يَغْلِبَنِي هَوَايَ، ويَقُودَنِي جَشَعِي إِلَى ثَخَيْرِ الأَطْعِمَةِ، ولَعَلَ

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢١

<sup>(</sup>٢) آل عمران ١٦٤

بِالْحِجَازِ أَوْ الْيَهَامَةِ مَنْ لَا طَمَعَ لَه فِي الْقُرْصِ، ولَا عَهْدَ لَه بِالشِّبَعِ، أَوْ أَبِيتَ مِبْطَاناً وحَوْلِي بُطُونٌ غَرْثَى، وأَكْبَادٌ حَرَّى أَوْ أَكُونَ كَمَا قَالَ الْقَائِلُ:

وحَسْبُكَ دَاءً أَنْ تَبِيتَ بِبِطْنَةٍ وحَوْلَكَ أَكْبَادٌ تَحِنُّ إِلَى الْقِدِّ أَأَقْنَعُ مِنْ نَفْسِي بِأَنْ يُقَالَ، هَذَا أَمِيرُ الْمؤْمِنِينَ، ولَا أُشَارِكُهُمْ فِي مَكَارِه الدَّهْرِ، أَوْ أَكُونَ أُسْوَةً لَهُمْ فِي جُشُوبَةِ الْعَيْشِ، فَهَا خُلِقْتُ لِيَشْغَلَنِي أَكْلُ الطَّيِّبَاتِ، كَالْبَهِيمَةِ المُرْبُوطَةِ هَمُّهَا عَلَفُهَا، أَوِ الْمُرْسَلَةِ شُغُلُهَا تَقَمُّمُهَا، تَكْتَرِشُ مِنْ أَعْلَافِهَا وتَلْهُو عَمَّا يُرَادُ بهَا، أَوْ أُثْرَكَ سُدًى أَوْ أُهْمَلَ عَابِثاً، أَوْ أَجُرَّ حَبْلَ الضَّلَالَةِ أَوْ أَعْتَسِفَ طَرِيقَ الْمُتَاهَةِ... إِلَيْكِ عَنِّي يَا دُنْيَا فَحَبْلُكِ عَلَى غَارِبِكِ، قَدِ انْسَلَلْتُ مِنْ نَخَالِبِكِ، وأَفْلَتُّ مِنْ حَبَائِلِكِ، واجْتَنَبْتُ الذَّهَابَ فِي مَدَاحِضِكِ... فوالله لَا أَذِلُّ لَكِ فَتَسْتَذِلِّينِي، ولَا أَسْلَسُ لَكِ فَتَقُودِينِي، وايْمُ الله يَمِيناً أَسْتَثْنِي فِيهَا بِمَشِيئَةِ الله، لأَرُوضَنَّ نَفْسِي رِيَاضَةً تَهِشُّ مَعَهَا إِلَى الْقُرْص، إِذَا قَدَرْتُ عَلَيْه مَطْعُوماً، وتَقْنَعُ بِالْمِلْحِ مَأْدُوماً، ولأَدَعَنَّ مُقْلَتِي كَعَيْنِ مَاءٍ نَضَبَ مَعِينُهَا، مُسْتَفْرِغَةً دُمُوعَهَا، أَتَتْلِئُ السَّائِمَةُ مِنْ رِعْيِهَا فَتَبْرُكَ، وتَشْبَعُ الرَّبِيضَةُ مِنْ عُشْبِهَا فَتَرْبِضَ، ويَأْكُلُ عَلِيٌّ مِنْ زَادِه فَيَهْجَعَ، قَرَّتْ إذاً عَيْنُه إِذَا اقْتَدَى بَعْدَ السِّنِينَ الْمُتَطَاوِلَةِ، بِالْبَهِيمَةِ الْهَامِلَةِ والسَّائِمَةِ الْمُرْعِيَّةِ، طُوبَى لِنَفْسِ أَدَّتْ إِلَى رَبِّهَا فَرْضَهَا، وعَرَكَتْ بِجَنْبِهَا بُؤْسَهَا...»(١١).

وعلى كل حال، في الولاية العاشرة يراد تأصيل ظاهرة القدوة، الأبوية، الرعوية، القيادة الروحية.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة ج٣ ص ٧٠ - ٧٤.

وهذا نظير العلاقة بين الولد ووالده، فإنها لا تتلخص بولاية الوالد على الولد في بعده الإداري، فقد أكدت النصوص على بعد آخر مرتبط بالعلاقة الوجدانية وضرورة تنميتها بالتقبيل والتصابي له وما شابه، وهو ما يؤكد عليه علماء التربية اليوم.

هذا البعد هو الذي يفسر محاولة الولد أن يتقمص أدوار أبيه في حياته.

والنصوص تدل على أن هذا المعنى جُعل للمعصوم، وأن المعصوم قام بهذا الدور، من خلال قيامه بجملة من الأفعال والأقوال، من قبيل ما بينه أمير المؤمنين في كتابه لعثان بن حنيف.

تلك الأفعال والأقوال عزّزت ذلك الجانب العاطفي والوجداني بين الولي والمولى عليه، بحيث جعلت الأتباع يعملون على تقمص شخصية المعصوم والسير على خطواته العملية في جوانب حياته اليومية.

وهذا المعنى من الولاية هو ما يسمى بالهداية الإيصالية، أي الأخذ بيد المولّى عليهم نحو النجاح والفلاح، أي إنها من قبيل التمرين على فعل الخير. في قبال الهداية الإرائية والتي تتلخص بالتعليمات النظرية التامة.

## أثر هذه الولاية في نفوس الأتباع:

إن القيادة الأبوية والإيصالية مهمة جداً في بناء علاقة خارج العلاقات الإملائية والإدارية والفرضية، هي علاقة عفوية طبيعية وعلاقة ودِّ ومحبة.

وكان من أهم ما قام به المعصومون الشالك من هداية -خارج السلطة-

هي تنمية هذا المعنى الوجداني، الأمر الذي أنتج علاقة وجدانية قوية بين المعصوم وبين الأتباع، علاقة وصلت إلى حد الفداء والتضحية، مما لا يمكن تفسيره على أن المعصوم مجرد ولي للتشريع أو قائد عسكري وسياسي.

ولذا فقول الموالي للمعصوم (بأبي أنت وأمي) لا يحكي عن اعتراف بالقيادة فحسب، وإنها يحكي عن علاقة وجدانية تجعل الفرد مستعداً للتضحية وفداء نفسه للمعصوم، بحيث إنه يصل إلى حد الفداء ويتساءل: أوفيت يا بن رسول الله؟(١)

وهو ما أدى إلى أن يكون الأنصار والأتباع «يستأنسون بالمنية»(٢) دون المعصوم هذه ، بل كانوا يرون في الموت دونه لذة تستوجب الفرح والسرور.(٣)

<sup>(</sup>١) في بحار الأنوار ج٥٥ ص ٢٢: خرج عمرو بن قرظة الأنصاري فاستأذن الحسين فأذن له فقاتل قتال المشتاقين إلى الجزاء، وبالغ في خدمة سلطان السياء، حتى قتل جمعا كثيرا من حزب ابن زياد، وجمع بين سداد وجهاد، وكان لا يأتي إلى الحسين سهم إلا اتقاه بيده، ولا سيف إلا تلقاه بمهجته، فلم يكن يصل إلى الحسين سوء حتى أثخن بالجراح، فالتفت إلى الحسين وقال: يا ابن رسول الله أوفيت؟ قال: نعم، أنت أمامي في الجنة، فاقرأ رسول الله مني السلام، وأعلمه أني في الأثر، فقاتل حتى قتل رضوان الله عليه.

<sup>(</sup>٢) روي أنه قال الإمام الحسين في أصحابه: أَمَا وَالله! لَقَدْ نَهَرْتُهُمْ وَبَلَوْتُهُمْ وَلَيْسَ فيهِمُ (إِلاَّ) الأَشْوَسَ الأَقْعَسَ يَسْتَأْنِسُونَ بِالمُنِيَّةِ دُونِي اسْتِثْناسَ الطِّفْلِ بِلَبَنِ أُمِّهِ. [موسوعة كلمات الإمام الحسين الله الحسين الله الحديث في معهد باقر العلوم العلم من ٢٩٣].

<sup>(</sup>٣) في اللهوف في قتلى الطفوف للسيد بن طاووس ص ٥٧: روى أن برير بن خضير الهمداني وعبد الرحمن بن عبد ربه الأنصاري وقفا على باب الفسطاط ليطليا بعد فجعل برير يضاحك عبد الرحمن فقال له عبد الرحمن: يا برير أتضحك ما هذه ساعة ضحك ولا باطل، فقال بريد: لقد علم قومي إنني ما أحببت الباطل كهلا ولا شابا وإنها أفعل ذلك استبشارا بها نصير إليه فوالله ما هو إلا أن نلقى هؤلاء القوم بأسيافنا نعالجهم بها ساعة ثم نعانق الحور العين.

ليس هذا فحسب، بل إن التعلق الوجداني والعاطفي بالمعصوم، جعل الأتباع يعملون على أن يتفننوا في الفداء لهم، وأن يضعوا أنفسهم موضع التضحية التي لا يمكن أن تصفها الكلمات، حتى أنهم كانوا يضحون بأولادهم ويرضون لهم الموت على أن يحصل في نياتهم تردد في ولاية أهل البيت

## المصادر

## بعد كتاب الله تعالى العزيز:

- أجوبة الشبهات العقائدية: محمد حسن قدردان قراملكي ترجمة: أسعد مندي الكعبي العتبة العباسية المقدسة المركز الإسلامي للدراسات الإسلامية قسم الكلام والعقيدة مطبعة دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع الطبعة الأولى ١٤٣٧هـ/ ٢٠١٦م.
  - ٢. الاحتجاج: الطبرسي/ ت محمّد باقر الخرسان/ دار النعمان/ ١٣٨٦هـ.
- ٣. الأحكام السلطانية والولايات الدينية: على بن محمد البغدادي الماوردي/ط: الثانية/ ١٣٨٦ ١٩٦٦ م/ المطبعة: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر عباس ومحمد محمود الحلبي وشركاءهم خلفاء.
  - ٤. الاختصاص: الشيخ المفيد/ ط ٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.
- ٥. اختيار معرفة الرجال: الشيخ الطوسي/ مط بعثت/ قم/ مؤسسة آل البيت/ ١٤٠٤هـ.
- ٦. اختيار معرفة الرجال: الشيخ الطوسي/ مط بعثت/ قم/ مؤسسة آل البيت/
  ٤٠٤ هـ.
- ٧. الأدب المفرد: البخاري/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ١٤٠٦ ١٩٨٦ م/ الناشر:
  مؤسسة الكتب الثقافية بيروت لبنان
- ٨. إرشاد الطالب إلى التعليق على المكاسب: الميرزا جواد التبريزي/ تحقيق: اشرف

- على طبعه محمد كاظم الخوانساري/ الطبعة: الثانية/ سنة الطبع: ١٤١١ ١٣٦٩ مل طبعة: مؤسسة اسماعيليان/ الناشر: مؤسسة اسماعيليان/ الناشر: مؤسسة اسماعيليان/ الناشر: مؤسسة اسماعيليان/ الناشر: مؤسسة الماعيليان/ ال
- ٩. الإرشاد: الشيخ المفيد/ ت مؤسسة آل البيت/ ط ٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.
  - ١٠. الإشاعة لأشراط الساعة: الشريف محمد بن رسول الحسيني البرزنجي
- 11. أصول الفقه: الشيخ محمد رضا المظفر/الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- ۱۲. **الاعتقادات**: الشيخ الصدوق/ ت عصام عبد السيّد/ ط٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ ببروت.
- 17. **الاقتصاد الهادي إلى طريق الرشاد**: شيخ الطائفة الفقيه الأكبر أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي/ ٣٨٥ ٤٦٠ منشورات مكتبة جامع چهلستون طهران/ مطبعة الخيام قم/ ١٤٠٠ ه.
  - 14. إلزام الناصب: الشيخ على اليزدي الحائري/ تحقيق: السيّد على عاشور.
- 10. الإلهيات: محاضرات الأستاذ الشيخ جعفر السبحاني/ الطبعة الرابعة/ مطبعة اعتماد قم/ سنة ١٤١٧هـ.
- 17. الأمالي: السيّد المرتضى/ ت النعساني الحلبي/ ط١/ ١٣٢٥هـ/ مكتبة المرعشي/ قم.
- 1۷. الأمالي: الشيخ الصدوق/ ت قسم الدراسات/ ط١/ ١٤١٧هـ/ مؤسسة العثة.
- ١٨. الأمالي: الشيخ الطوسي/ ت مؤسسة البعثة/ ط ١/ ١٤١٤هـ/ دار الثقافة/
  قم.

19. الأمالي: الشيخ المفيد/ ت الأستادولي، على أكبر الغفّاري/ ط٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ ببروت.

- ٢. الإمام المهدي نظرة وجيزة شاملة: السيّد حسن الشيرازي/ الناشر: رشيد/ الطبعة الأولى ١٤٢٦/ المطبعة: شريعت.
- ٢١. الإمامة والتبصرة: ابن بابويه/ ط١/ ١٤٠٤هـ/ مدرسة الإمام الهادي/ قم.
  - ٢٢. الإمامة والسياسة: ابن قتيبة الدينوري/ ت الزيني/ مؤسسة الحلبي.
- ۲۳. الإمامة والسياسة: ابن قتيبة الدينوري/ تعلي شيري/ ط١/ ١٤١٣هـ/ مط أمير/ انتشارات شريف الرضي/ قم.
  - ٢٤. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: الشيخ ناصر مكارم الشيرازي.
- ٢٥. أنساب الأشراف: البلاذري/ ت محمد باقر المحمودي/ ط١/ ١٣٩٤هـ/ مؤسسة الأعلمي/ بيروت.
- 77. أوائل المقالات: الإمام الشيخ المفيد محمد بن محمد بن النعمان ابن المعلم أبي عبد الله، العكبري، البغدادي (٣٣٦ ٤١٣ هـ)/ دار المفيد/ الطبعة الثانية ١٤١٤ هـ هجرية ١٩٩٣ ميلادية/ بيروت. لبنان.
- ٧٧. بحار الأنوار: العلاَّمة المجلسي/ ط ٢ المصحَّحة/ ١٤٠٣هـ/ مؤسسة الوفاء/ بيروت.
- ٢٨. بحوث في شرح العروة الوثقى: السيد محمد باقر الصدر تثمُّ / الطبعة الأولى/
  مطبعة الآداب النجف الأشر ف/ ١٣٩١ هـ ١٩٧١ م
- 79. بحوث في علم الأصول: تقرير بحث السيد محمد باقر الصدر للسيد محمود الشاهرودي/ الطبعة: الثالثة/ سنة الطبع: ١٤٢٦ ٢٠٠٥ م/ المطبعة: محمد/ الناشر: مؤسسة دائرة المعارف الفقه الإسلامي طبقاً لمذهب أهل البيت

- ٣٠. بداية الحكمة: السيد الطباطبائي/ تحقيق: عباس علي الزارعي السبزواري/ سنة الطبع: ١٨٤٨/ الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- ٣١. البداية والنهاية: ابن كثير/ ت علي شيري/ ط ١/ ١٤٠٨هـ/ دار إحياء التراث العربي/ بروت.
- ٣٢. بصائر الدرجات: محمّد بن الحسن الصفّار/ ت كوجه باغي/ ١٤٠٤هـ/ مط الأحمدي/ منشورات الأعلمي/ طهران.
- ٣٣. البيان في تفسير القرآن: السيد لخوئي تتمُّن / الطبعة: الرابعة / سنة الطبع: ١٣٩٥
  - ١٩٧٥ م/ الناشر: دار الزهراء للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان.
    - ٣٤. تاج العروس: الزبيدي/ ١٤١٤هـ/ دار الفكر/ بيروت.
    - ٣٥. تاريخ الخلفاء: السيوطي/ ١٣٧١هـ/ مط السعادة/ مصر.
    - ٣٦. تاريخ الطبري: الطبري/ ط٤/ ١٤٠٣هـ/ مؤسسة الأعلمي/ بيروت.
      - ۳۷. تاریخ الیعقوبی: الیعقوبی/ دار صادر/ بیروت.
- .٣٨. تاريخ بغداد: الخطيب البغدادي/ ت مصطفىٰ عبد القادر عطا/ ط١/ ٨٥. الكتب العلمية/ ببروت.
- ٣٩. تاريخ مدينة دمشق: ابن عساكر/ ت علي شيري/ ١٤١٥هـ/ دار الفكر/ بيروت.
- ٤. التبيان في تفسير القرآن: شيخ الطائفة أبى جعفر محمد بن الحسن الطوسي/ الناشر: مكتب الاعلام الإسلامي/ الطبعة: الأولى/ تاريخ النشر: رمضان المبارك ١٢٠٩ هـ. ق/ تحقيق وتصحيح: أحمد حبيب قصير العاملي.
- 13. تحرير الأحكام: العلامة الحلّى/ ت إبراهيم البهادري/ ط١/ ١٤٢٠هـ/ مط

اعتماد/ مؤسسة الإمام الصادق.

- 23. تحف العقول: ابن شعبة الحرّاني/ ت علي أكبر الغفاري/ ط ٢/ ١٤٠٤هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.
- 27. التحقيق في كلمات القرآن الكريم: الشيخ حسن المصطفوي/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ١٤١٧/ الناشر: مؤسسة الطباعة والنشر وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي
- 33. الترغيب والترهيب من الحديث الشريف: عبد العظيم المنذري/ تحقيق: ضبط أحاديثه وعلق عليه: مصطفى محمد عهاره/ سنة الطبع: ١٤٠٨ ١٩٨٨ م/ الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان.
- 20. تصحیح اعتقادات الإمامیّة: الشیخ المفید/ ت حسین درکاهی/ ط۲/ ۱۲۱۵ هـ/ دار المفید/ ببروت.
  - ٤٦. التعريفات: للمحقق الجرجاني، الطبعة الأولى، طهران.
- 22. تفسير الإمام العسكري: المنسوب إلى الإمام العسكري هـ ط محقّقة / ط محقّقة / ط مدرسة الإمام المهدى / قم.
  - ٤٨. تفسير البرهان: السيِّد هاشم البحراني/ مؤسَّسة البعثة/ قم.
- 29. تفسير العياشي: العياشي/ ت هاشم الرسولي المحلاتي/ المكتبة العلمية الإسلاميّة/ طهران.
- ٥. تفسير القمي: علي بن إبراهيم القمي/ ت طيب الجزائري/ ط ٣/ ١٤٠٤هـ/ مؤسسة دار الكتاب/ قم.
  - ٥١. التفسير الكبير: فخر الدين الرازي/ الطبعة الثالثة.
- ٥٢. تفسير الميزان: السيّد الطباطبائي/ منشورات جماعة المدرّسين في الحوزة

العلمية/قم.

- ٥٣. تفسير جوامع الجامع: الطبرسي/ ط١/ ١٤١٨هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.
- 30. تفسير فرات الكوفي: فرات بن إبراهيم الكوفي/ ت محمّد الكاظم/ ط ١/ ١٤٠هـ/ ت محمّد الكاظم/ مؤسسة طبع ونشر التابعة لوزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي/ طهران.
- ٥٥. تفسير مجمع البيان: الطبرسي/ ت لجنة من العلماء/ ط ١/ ١٤١٥هـ/ مؤسسة الأعلمي/ بيروت.
- ٥٦. تفضيل أمير المؤمنين (الشيخ المفيد/ تحقيق: علي موسى الكعبي/ الطبعة: الثانية/ سنة الطبع: ١٤١٤ ١٩٩٣ م/ الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان.
- 0٧. تلخيص البيان في مجازات القرآن: تصنيف الشريف الرضي/ حققه وقدم له وصنع فهارسه: محمد عبد الغني حسن/ دار إحياء الكتب العربية/ عيسى البابي الحلبي وشركاه/ القاهرة ١٩٥٥/ الطبعة الأولى.
- ٥٨. التمحيص: للشيخ الثقة الجليل أبي علي محمد بن همام الإسكافي من أصحاب سفراء الإمام الحجة المتوفى سنة ٣٣٦ ه ق/ تحقيق ونشر: مدرسة الإمام المهدي اللهدي المقدسة.
- ٥٩. تنبيه الخواطر (مجموعة ورّام): ورّام بن أبي فراس المالكي الأشتري/ ط ٢/ ١٣٦٨ ش/ مط حيدري/ دار الكتب الإسلاميّة/ طهران.
- ١٠٠ التنقيح في شرح المكاسب البيع: (موسوعة الإمام الخوئي): تقرير بحث السيد الخوئي للغروي/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ١٤٢٥ ٢٠٠٥ م/ الناشر:

- مؤسسة إحياء آثار الأمام الخوئي قدس سره.
- 71. تهذيب الأحكام: الشيخ الطوسي/ ت حسن الخرسان/ ط ٣/ ١٣٦٤ش/ مط خورشيد/ دار الكتب الإسلاميّة/ طهران.
- 77. تهذيب الكمال: المزي/ ت بشّار عوّاد معروف/ ط ٤/ ١٤٠٦هـ/ مؤسسة الرسالة/ بعروت.
- 77. التوحيد: الشيخ الصدوق/ ت هاشم الحسيني الطهراني/ جماعة المدرسين/ قم.
  - 37. التوراة والإنجيل: موقع: arabicbible
- توضيح المراد: تعليقة على شرح تجريد الاعتقاد- السيد هاشم الحسيني الطهراني- المطبعة: المصطفوي.
- 77. **ثواب الأعمال:** الشيخ الصدوق/ ت محمّد مهدي الخرسان/ ط٢/ ١٣٦٨ش/ مط أمير/ منشورات الشريف الرضي/ قم.
- 77. **جامع أحاديث الشيعة**: السيد البروجردي/ سنة الطبع: ١٣٩٩/ المطبعة: المطبعة العلمية قم. جامع البيان عن تأويل القرآن لمحمد بن جرير الطبرى
  - . ٦٨. الجامع الصغير: السيوطي/ ط١/ ١٤٠١هـ/ دار الفكر/ بيروت.
- 79. الجامع لأحكام القرآن: لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي/ دار احياء التراث العربي/ بيروت لبنان/ ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥ م
- ٧٠. جواهر الكلام: الشيخ الجواهري/ ت عبّاس القوجاني/ ط٢/ ١٣٦٥ش/
  مط خورشيد/ دار الكتب الإسلاميّة/ طهران.
- ٧١. الحاكمية في الإسلام: السيد محمد مهدي الخلخالي (رحمه الله تعالى)/ مجمع الفكر الاسلامي/ ١٤٢٥ هـ

- ٧٢. حق اليقين: للسيد عبد الله شرّ.
- ٧٣. الحقائق والدقائق في المعارف الإلهية: للشيخ فاضل الصفار دار المحجة البيضاء الطبعة الأولى ١٤٣٦هـ/ ٢٠١٥م.
- ٧٤. الحكمة المتعالية في الأسفار الأربعة: لصدر الدين محمد الشيرازي ت:
  ١٠٥٠ الطبعة: الثالثة سنة الطبع: ١٩٨١ م الناشر: دار إحياء التراث العربي بروت لبنان.
- ٧٥. حلية الأبرار: هاشم البحراني/ تغلام رضا البروجردي/ ط١/ ١٤١١هـ/ مؤسسة المعارف الإسلامية/ قم.
- ٧٦. الخرائج والجرائح: قطب الدين الراوندي/ ط١ كاملة محقّقة/ ١٤٠٩هـ/ مؤسسة الإمام المهدي/ قم.
- ٧٧. الخصال: الشيخ الصدوق/ ت علي أكبر الغفاري/ ١٤٠٣هـ/ جماعة المدرسين/ قم.
  - ٧٨. الدرّ المنثور: السيوطي/ دار المعرفة/ بيروت.
- ٧٩. الدروس الشرعية: الشهيد الأوّل/ ط٢/ ١٤١٧هـ/ مؤسّسة النشر الإسلامي/ قم.
- ۸۰. دروس في علم الأصول: السيد محمد باقر الصدر/ الطبعة: الثانية/ سنة الطبع:
  ۲۰۶۱ ۱۹۸۶ م/ الناشر: دار الكتاب اللبناني بيروت لبنان/ مكتبة المدرسة بيروت لبنان
- ٨١. دعائم الإسلام: القاضي النعمان المغربي/ ت آصف فيضي/ ١٣٨٣هـ/ دار
  المعارف/ القاهرة.
- ۸۲. الدعوات: قطب الدين الراوندي/ ط١/ ١٤٠٧هـ/ مط أمير/ مؤسسة

الإمام المهدي/ قم.

- ٨٣. دلائل الإمامة: الطبري (الشيعي)/ط١/ ١٤١٣هـ/ مؤسسة البعثة/قم.
- ٨٤. ربيع الأبرار ونصوص الأخبار: لأبي القاسم محمود بن عمر الزنخشري: ٢٦٧ هـ ٥٣٨ هـ/ تحقيق: عبد الأمير مهنا/ منشورات: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات/ ببروت لبنان.
- ٨٥. رجال النجاشى: النجاشى/ ط٥/ ١٤١٦هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.
- ٨٦. رسائل الشريف المرتضى: الشريف المرتضى/ الوفاة: ٣٦٦/ تحقيق: تقديم: السيد أحمد الحسيني/ إعداد: السيد مهدي الرجائي/ سنة الطبع: ١٤٠٥/ المطبعة: مطبعة سيد الشهداء قم/ الناشر: دار القرآن الكريم قم
- ٨٧. الرسائل العشر: الشيخ الطوسي/الوفاة: ٤٦٠ الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- ۸۸. روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه: محمد تقي المجلسي (الأول)/ الوفاة: ١٠٧٠/ تحقيق: نمقه وعلّق عليه وأشرف على طبعه «السيد حسين الموسوي الكرماني والشيخ علي پناه الإشتهاردي»/ الناشر: بنياد فرهنك اسلامي حاج محمد حسين كوشانيور.
- ۸۹. **روضة الواعظين**: الفتال النيسابوري/ ت محمّد مهدي الخرسان/ منشورات الشريف الرضي/ قم.
- ٩٠. الروضة في فضائل أمير المؤمنين: شاذان بن جبرئيل القمي/ ط١/ ١٤٢٣هـ.
- 91. سبل الهدى والرشاد: الصالحي الشامي/ ط 1/ ١٤١٤هـ/ دار الكتب العلمية/ بيروت.
- ٩٢. سنن ابن ماجة: ابن ماجة القزويني/ ت محمّد فؤاد عبد الباقي/ دار الفكر/

بيروت.

- ٩٣. سنن أبي داود: ابن الأشعث السجستاني/ ت محمّد اللحّام/ ط١/ ١٤١٠هـ/ دار الفكر/ ببروت.
- 94. سنن الترمذي: الترمذي/ ت عبد الوهّاب عبد اللطيف/ ط٢/ ١٤٠٣هـ/ دار الفكر/ ببروت.
- ٩٥. سنن الدارمي: عبد الله بن بهرام الدارمي/ ١٣٤٩هـ/ مط الاعتدال/ دمشق.
  - ٩٦. سنن النسائي: النسائي/ ط ١/ ١٣٤٨هـ/ دار الفكر/ بيروت.
- 9۷. سير أعلام النبلاء: الذهبي/ ت حسين الأسد/ ط٩/ ١٤١٣هـ/ مؤسسة الرسالة/ بيروت.
- .9A الشافي في الإمامة: الشريف المرتضى / ط ٢/ ١٤١٠هـ/ مؤسّسة إسهاعيليان / قم.
- 99. شجرة طوبي: الحائري/ ط٥/ ١٣٨٥هـ/ المكتبة الحيدرية ومطبعتها/ النجف الأشرف.
- ۱۰۰. شرح أصول الكافي: المازندراني/ ت الشعراني/ ط١/ ١٤٢١هـ/ دار إحياء التراث العربي/ بروت.
- ١٠١. شرح الأخبار: القاضي النعمان المغربي/ ت محمّد الجلالي/ ط٢/ ١٤١٤هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.
- 1.۱۰ شرح الأسماء الحسنى: حاج ملا هادي السبزواري/ الوفاة: ١٢٨٩/ الناشر: منشورات مكتبة بصيرتي قم إيران.
- ١٠٠٠. شرح المقاصد في علم الكلام: التفتازاني/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ١٤٠١
- ١٩٨١م/ المطبعة: باكستان دار المعارف النعمانية/ الناشر: دار المعارف

النعمانية.

۱۰٤. شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد/ ت محمّد أبو الفضل إبراهيم/ ط١/ ١٠٤هـ/ دار إحياء الكتب العربية/ بروت.

- ۱۰۵. شواهد التنزيل: الحاكم الحسكاني/ ت محمّد باقر المحمودي/ ط ١/ ١٠٥ هـ/ مجمع إحياء الثقافة.
- 1.1. الشيعة الفرقة الناجية: الحاج سعيد أبو معاش/ مؤسسة السيّدة المعصومة على المطبعة: ثامن الحجج الطبعة الأولى ١٤٢٨ هـ
- ۱۰۷. الصحاح: الجوهري/ ت أحمد عبد الغفور العطّار/ ط٤/ ١٤٠٧هـ/ دار العلم للملايين/ بيروت.
- ۱۰۸. صحیح ابن حبان: ابن حبان/ ت الأرنؤوط/ ط ۲/ ۱٤۱٤هـ/ مؤسسة الرسالة.
  - ١٠٩. صحيح البخاري: البخاري/ ١٤٠١هـ/ دار الفكر/ بيروت.
    - ١١٠. صحيح مسلم: مسلم النيسابوري/ دار الفكر/ بيروت.
- ۱۱۱. الصحيفة السجّادية: أبطحي/ ت محمّد باقر الأبطحي/ ط١/ ١٤١١هـ/ مط نمونة/ مؤسسة الإمام المهدي، مؤسسة الأنصاريان/ قم.
- 111. صراط الحق في المعارف الإسلامية والأصول الاعتقادية: الشيخ محمد آصف المحسني/ الناشر: ذوي القربي/ الطبعة الأولى/ ١٤٢٨هـ/ مطبعة: ستاره.
- 117. صراط الحق في المعارف الإسلامية والأصول الاعتقادية: للشيخ محمد آصف المحسني/ الجزء الرابع/ الناشر: سلسلة الذهب ١٣٩٥ ش إيران مطبعة ثامن.
- 111. الصراط المستقيم: علي بن يونس العاملي/ ت محمّد باقر البهبودي/ ط١/ ١١٨. الصراط المستقيم: علي بن يونس العاملي/ ت محمّد باقر البهبودي/ ط١/ ١٣٨٤هـ/ مط الحيدري/ المكتبة المرتضوية لإحياء الآثار الجعفرية.

- 110. صراط النجاة: تعليق الميرزا التبريزي على منهاج الصالحين للسيّد الخوئي/ ط المرزا التبريزي على منهاج الصالحين للسيّد الخوئي/ ط المرزا التبريزي على منهاج الصالحين للسيّد الخوئي/ ط
- 117. الصواعق المحرقة: ابن حجر الهيتمي/ ط١/ ١٩٩٧م/ مؤسسة الرسالة/ بيروت.
  - ١١٧. الطبقات الكبرى: محمد بن سعد/ دار صادر/ ببروت.
- 11. الطرائف في معرفة مذاهب الطوائف: للسيد ابن طاووس/ ط١/ ١٣٩٩هـ/ مط الخيام/ قم.
- ١١٩. عدّة الداعي: ابن فهد الحلّي/ ت أحمد الموحّدي القمي/ مكتبة وجداني/ قم.
- 17٠. العدة في أصول الفقه (عدة الأصول) (ط.ج): الشيخ الطوسي/ تحقيق: محمد رضا الأنصاري القمي/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ذوالحجة ١٤١٧ ١٣٧٦ ش/ المطبعة: ستاره قم
  - ١٢١. عقائد الإمامية: محمد رضا المظفّر/ انتشارات أنصاريان/ قم.
- ۱۲۳. علل الدارقطني: الدارقطني/ ت محفوظ الرحمن زين الله السلفي/ ط١/ ١٢٥. علل الدارقطني: الرياض.
- 174. علل الشرائع: الشيخ الصدوق/ ت محمّد صادق بحر العلوم/ ١٣٨٥هـ/ منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها/ النجف الأشرف.
- 170. علم النفس الفلسفي: الشيخ غلام رضا الفياضي: تقرير: السيد جعفر الحكيم/ الطبعة الأولى سنة ٢٠١٣م.

177. على ضفاف الانتظار: الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي/ تقديم: مركز القمر للإعلام الرقمي/ الطبعة الأولى/ ١٤٣٨هـ.

- ١٢٧. عوالي اللئالي: ابن أبي جمهور الأحسائي/ ت مجتبى العراقي/ ط١/ ١٤٠٣هـ/ مط سيّد الشهداء/ قم.
  - ١٢٨. العين: الخليل الفراهيدي/ ط٢/ ١٤٠٩هـ/ مؤسسة دار الهجرة.
- 1۲۹. عيون أخبار الرضاك: الشيخ الصدوق/ ت حسين الأعلمي/ ١٤٠٤هـ/ مؤسسة الأعلمي/ بيروت.
- ١٣٠. عيون الحكم والمواعظ: على الليثي الواسطي/ ت حسين البير جندي/ ط١/ دار الحديث.
  - ١٣١. الغدير: الشيخ الأميني/ ط٤/ ١٣٩٧هـ/ دار الكتاب العربي/ بيروت.
- 1811. الغيبة: الشيخ الطوسي/ ت عبد الله الطهراني، علي أحمد ناصح/ ط١/ ١٣٢. الغيبة: الشيخ الطوسي/ مؤسسة المعارف الإسلاميّة/ قم.
- ۱۳۳. الغيبة: النعماني/ ت فارس حسّون كريم/ ط١/ ١٤٢٢هـ/ مط مهر/ أنوار الهدي.
- ۱۳٤. الفتاوى الكبرى: ابن تيمية/ الوفاة: ۲۲۸/ تحقيق: محمد عبد القادر عطا// مصطفى عبد القادر عطا/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ١٤٠٨ ١٩٨٧ م/ الناشر: دار الكتب العلمية
- ۱۳۵. الفتاوى الميسرة: السيد السيستاني (دام ظله) الطبعة: الثالثة/ سنة الطبع: ١٣٥ ١٩٩٧ م/ المطبعة: مطبعة الفائق الملونة.
  - ١٣٦. فتح الباري: ابن حجر/ ط٢/ دار المعرفة/ بيروت.
  - ١٣٧. الفصول المختارة: الشيخ المفيد/ ط٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.

- ۱۳۸. الفصول المهمّة: ابن الصبّاغ/ ت سامي الغريري/ ط١/ ١٤٢٢هـ/ مط سر ور/ دار الحديث.
- ۱۳۹. فضائل الخمسة من الصحاح الستة: السيد مرتضى الحسيني الفيروز آبادي/ الوفاة: ١٤١٠/ الطبعة: الثالثة/ سنة الطبع: ١٣٩٣ ١٩٧٣ م/ الناشر: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.
- ١٤٠. الفضائل: شاذان بن جبرئيل القمي/ ١٣٨١هـ/ منشورات المطبعة الحيدرية ومكتبتها/ النجف الأشرف.
- ١٤١. فقه الرضا: علي بن بابويه/ ط١/ ١٤٠٦هـ/ المؤتمر العالمي للإمام الرضا/ مشهد.
- 187. فقه الصادق (السيد محمد صادق الحسيني الروحاني/ مدرسة الإمام الصادق (الطبعة: الثالثة رجب ١٤١٢/ المطبعة: العلمية
- 1870. فلسفتنا: السيد محمد باقر الصدر/ الطبعة: الثالثة/ سنة الطبع: ١٤٢٥ ٢٠٠٤ م/ المطبعة: الأمير/ الناشر: دار الكتاب الإسلامي
  - ١٤٤. القاموس المحيط: الفيروز آبادي.
- 1٤٥. قرب الإسناد: الحميري القمي/ ط١/ ١٤١٣هـ/ مط مهر/ مؤسسة آل البيت/ قم.
- 187. قضاء حقوق المؤمنين: الحسن بن طاهر الصوري/ الوفاة: ق ٦/ تحقيق: حامد الخفاف/ الناشر: مؤسسة آل البيت اللهالية الرحياء التراث
- 18۷. الكافي: الشيخ الكليني/ ت علي أكبر الغفاري/ ط٥/ ١٣٦٣ش/ مط حيدري/ دار الكتب الإسلاميّة/ طهران.
- ١٤٨. القول الرشيد في الاجتهاد والتقليد: السيد المرعشي، الوفاة: ١٤١١هـ، الطبعة

: الأولى، سنة الطبع: ١٤٢٢ - ١٣٨٠ ش - ٢٠٠١ م، المطبعة: ستاره، الناشر: مكتبة آية الله العظمى السيّد المرعشى النجفى قدس سره - قم المقدسة.

- ١٤٩. الكامل في التاريخ: ابن الأثير/ ١٣٨٦هـ/ دار الصادر/ بيروت.
- ١٥٠. كتاب الزهد: حسين بن سعيد الكوفي/ ١٣٩٩هـ/ مط العلمية/ قم.
- ۱۰۱. **الكتاب المقدس**: الصادر عن مجمع الكنائس الشرقية الطبعة: الثانية سنة الطبع: تشرين الثاني ۱۹۸۸ للناشر: دار المشرق بيروت لبنان.
- 101. كتاب المكاسب والبيع: تقرير بحث النائيني للآملي/ الوفاة: ١٣٥٥/ الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة
  - ١٥٣. كشف الخفاء: العجلوني/ ط٣/ ١٤٠٨هـ/ دار الكتب العلمية/ بيروت.
- ١٥٤. كشف الغمّة: ابن أبي الفتح الأربلي/ ط٢/ ١٤٠٥هـ/ دار الأضواء/ بيروت.
  - ١٥٥. كشف القناع: البهوي/ ط١/ ١٤١٨هـ/ دار الكتب العلمية/ بيروت.
- 107. كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: العلامة الحلي قدس سره/ صححه وقدم له وعلق عليه: آية الله الشيخ حسن حسن زادة الآملي/ مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- ١٥٧. كفاية الأثر: الخرّاز القمي/ تعبد اللطيف الكوهكمري الخوئي/ ١٤٠١هـ/ مط الخيام/ انتشارات بيدار.
- 10٨. الكلام الإسلامي المعاصر: د. الشيخ عبد الحسين خسروبناه/ ترجمة محمد حسين الواسطي/ مطبعة دار الكفيل للطباعة والنشر والتوزيع- الطبعة الأولى سنة ١٤٣٨هـ/ ٢٠١٦م.
- ١٥٩. كمال الدين: الشيخ الصدوق/ ت علي أكبر الغفّاري/ ١٤٠٥هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.

- 17٠. كنز العرفان في فقه القرآن: المقداد السيوري/ الوفاة: ٢٢٨/ تحقيق: علق عليه المحقق البارع حجة الاسلام الشيخ محمد باقر (شريف زاده) وأشرف على تصحيحه واخراج أحاديثه محمد باقر البهبودي/ سنة الطبع: ١٣٨٤ ١٣٤٣ ش/ المطبعة: حيدري طهران/ الناشر: المكتبة الرضوية طهران
- ١٦١. كنز العمّال: المتّقي الهندي/ ت بكري حياني/ ١٤٠٩هـ/ مؤسسة الرسالة/ بروت.
- 177. كنز الفوائد: أبو الفتح الكراجكي/ ط٢/ ١٣٦٩ش/ مط غدير/ مكتبة المصطفوي/ قم.
  - ١٦٣. لسان العرب: ابن منظور/ ١٤٠٥هـ/ نشر أدب الحوزة/ قم.
- 178. اللهوف في قتلى الطفوف: ابن طاووس/ ط1/ ١٤١٧هـ/ مط مهر/ أنوار الهدي/ قم.
  - ١٦٥. مائة منقبة: ابن شاذان/ ت الأبطحي/ ط١/ ١٤٠٧هـ/ مط أمير/ قم.
- 177. المجازات النبوية: الشريف الرضي/ ت طه محمّد الزيتي/ منشورات مكتبة بصيرتي/ قم.
- ١٦٧. مجمع البحرين: الشيخ الطريحي/ ت أحمد الحسيني/ ط٢/ ١٤٠٨هـ/ مكتب نشر الثقافة الإسلاميّة.
  - ١٦٨. مجمع الزوائد: الهيثمي/ ١٤٠٨هـ/ دار الكتب العلمية/ بيروت.
  - ١٦٩. المحتضر: حسن بن سليهان الحلّى/ ١٤٢٤هـ/ انتشارات مكتبة الحيدرية.
- ١٧٠. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: ابن عطية الأندلسي/ الوفاة: ٤٥٥/ تحقيق: عبد السلام عبد الشافي محمد/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ١٤١٣ تحقيق: عبد البنان دار الكتب العلمية/ الناشر: دار الكتب العلمية

1۷۱. مختار الصحاح: المؤلف: محمد بن أبي بكر الرازي/ الوفاة: ٧٢١/ تحقيق: ضبط وتصحيح: أحمد شمس الدين/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ١٤١٥ – ١٩٩٤ م/ الناشر: دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان

- ۱۷۲. مختصر بصائر الدرجات: الحسن بن سليمان الحليّ ط ۱۳۷۰هـ/ منشورات المطبعة الحيدرية/ النجف الأشرف.
  - 177. مرآة العقول: العلاَّمة المجلسي/ ط٢/ ١٤٠٤هـ/ دار الكتب الإسلاميّة.
- 1٧٤. مرجعية الفقهاء في زمن الغيبة الكبرى: الشيخ جاسم الوائلي/ تقديم: مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي الطبعة الأولى ١٣٣١هـ.
  - ١٧٥. مروج الذهب: المسعودي/ ط٢/ ١٤٠٤هـ/ منشورات دار الهجرة/ قم.
- 177. مسالك الأفهام: الشهيد الثاني/ ط١/ ١٤١٣هـ/ مط بهمن/ مؤسسة المعارف الإسلاميّة/ قم.
  - ١٧٧. المستدرك: الحاكم النيسابوري/ إشراف يوسف عبد الرحمن المرعشلي.
- ۱۷۸. مستطرفات السرائر: ابن إدريس الحليّ/ ط ۲/ ۱٤۱۱هـ/ مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين/ قم.
- ۱۷۹. مسكن الفؤاد: الشهيد الثاني/ ط۱/ ۱٤۰۷هـ/ مط مهر/ مؤسسة آل البيت/ قم.
  - ١٨٠. مسند أحمد: أحمد بن حنبل/ دار الصادر/ بيروت.
- ۱۸۱. مشارق أنوار اليقين: الحافظ رجب البرسي/ ت علي عاشور/ ط١/ ١٨١. مشارق أنوار اليقين: الحافظ رجب البرسي/ ت علي عاشور/ ط١/
- ۱۸۲. مصباح الشريعة: المنسوب للإمام الصادق/ ط١/ ١٤٠٠هـ/ مؤسسة الأعلمي/ بيروت.

- ۱۸۳. مصباح الفقاهة: السيد الخوئي تتشُّر / الوفاة: ۱۲ / الطبعة: الأولى المحققة / المطبعة: العلمية ق / لناشر: مكتبة الداوري قم
- ١٨٤. مصباح المتهجد: الشيخ الطوسي/ ط١/ ١٤١١هـ/ مؤسسة فقه الشيعة/ بيروت.
- ۱۸۵. مصباح الهدى في شرح عروة الوثقى: الشيخ محمد تقي الآملي/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ١٣٧٧ ١٣٣٧ ش/ المطبعة: فردوسي
- ۱۸٦. ينابيع المودَّة: القندوزي/ ت علي جمال أشرف الحسيني/ ط١/ ١٤١٦هـ/ دار الأسوة.
  - ١٨٧. المصباح: الكفعمي/ ط٣/ ١٤٠٣هـ/ مؤسسة الأعلمي/ بيروت.
- ۱۸۸. المصنف: ابن أبي شيبة/ ت سعيد اللحّام/ ط١/ ١٤٠٩هـ/ دار الفكر/ سروت.
  - ١٨٩. معارج الأصول: المحقّق الحلّى/ ط١/ ١٤٠٣هـ/ مؤسسة آل البيت/ قم.
- 190. معاني الأخبار: الشيخ الصدوق/ ت علي أكبر الغفاري/ ١٣٧٩هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.
  - ١٩١. المعجم الأوسط: الطبراني/ ١٤١٥هـ/ دار الحرمين.
- 19۲. المعجم الكبير: الطبراني/ ت حمدي عبد المجيد السلفي/ ط٢ مزيَّدة ومنقَّحة/ دار إحياء التراث العربي.
- ۱۹۳. معجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس بن زكريا (ابن فارس)/ الوفاة: ۳۹۵/ عجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس بن زكريا (ابن فارس)/ الوفاة: معجم مقاييس اللغة: محمد هارون/ سنة الطبع: ۱۶۰۶/ المطبعة: مكتبة الإعلام الإسلامي الإسلامي/ الناشر: مكتبة الإعلام الإسلامي
- ١٩٤. المحاسن: البرقي/ ت جلال الدين الحسيني المحدّث/ ١٣٧٠هـ/ دار الكتب

المصادر المادر ا

الإسلاميّة/ طهران.

190. معرفة المعاد: آية الله السيد محمد الحسين الحسيني الطهراني- الطبعة الأولى- دار المحجة البيضاء- ١٤١٨هـ.

- ۱۹۲. المغازي: الواقدي/ ت الدكتور مارسدن جونس/ ۱٤٠٥هـ/ نشر دانش اسلامي.
- ۱۹۷. مفاهيم القرآن: الشيخ جعفر السبحاني: مؤسسة الإمام الصادق ٨/ إيران/ قم.
- ۱۹۸. مفردات ألفاظ القرآن: الراغب الأصفهاني/ تحقيق: صفوان عدنان داوودي/ الطبعة: الثانية/ سنة الطبع: ۱۲۲/ المطبعة: سليهانزاده/ الناشر: طليعة النور.
- ۱۹۹. مقاتل الطالبين: أبو الفرج الأصفهاني/ ت كاظم المظفّر/ ط٢/ ١٣٨٥هـ/ المكتبة الحيدرية ومطبعتها/ النجف الأشرف.
- ٢٠٠. مقارنة الأديان: الدكتور أحمد الشلبي الطبعة: الثالثة سنة الطبع: ١٩٧٣ م الناشر: مكتبة النهضة المصرية القاهرة.
- ٢٠١. مقتضب الأثر: ابن عيّاش الجوهري/ مط العلمية/ مكتبة الطباطبائي/ قم.
- ٢٠٢. مكارم الأخلاق: الشيخ الطبرسي/ ط٦/ ١٣٩٢هـ/ منشورات الشريف الرضي/ قم.
- ٢٠٣. من لا يحضره الفقيه: الشيخ الصدوق/ ت على أكبر الغفاري/ ط٢/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.
- ٢٠٤. مناقب آل أبي طالب: ابن شهر آشوب/ ت لجنة من أساتذة النجف/ ١٣٧٦هـ/ المكتبة الحيدرية/ النجف.
- ٢٠٥. منتهى المقال في احوال الرجال: الشيخ محمد بن إسماعيل المازندراني/ الوفاة:

- ١٢١٦/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ربيع الأول ١٤١٦/ المطبعة: ستاره قم/ الناشر: مؤسسة آل البيت (ع) لإحياء التراث قم.
- ٢٠٦. المنطق: الشيخ محمّد رضا المظفّر/ مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرّسين بقم.
- ۲۰۷. منهاج الصالحين: للسيد السيستاني/ الطبعة التاسعة عشرة ١٤٣٩هـ/ ٢٠١٨م/ دار المؤرخ العربي.
- ١٠٨. المنهج الجديد في تعليم الفلسفة: الأستاذ الشيخ محمد تقي مصباح اليزدي/ المترجم: محمد عبد المنعم الخاقاني/ الناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشر فة/ الطبعة الأولى ١٤٠٩ هـ.ق.
  - ٢٠٩. مهج الدعوات ومنهج العبادات: ابن طاووس/ كتابخانه سنائي.
- · ٢١٠. المهذَّب البارع: ابن فهد الحلّي/ ت مجتبىٰ العراقي/ ١٤٠٧هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.
  - ٢١١. مواجهة الإلحاد في منطلقاته المعرفية: الشيخ حيدر السندي الإحسائي
- ٢١٢. مواقف الشيعة: الأحمدي الميانجي/ ط١/ ١٤١٦هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي.
  - ٢١٣. المواقف: الإيجي/ ط١/ ١٤١٧هـ/ دار الجيل/ بيروت.
- ٢١٤. موسوعة العقائد الإسلامية: للشيخ الريشهري/الطبعة الثالثة/ ١٣٨٦/ مركز بحوث دار الحديث.
- ٢١٥. موسوعة كلمات الإمام الحسين: لجنة الحديث في معهد باقر العلوم/ ط٣/
  ٢١٥هـ/ دار المعروف.
- ٢١٦. النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر: المؤلف: المقداد السيوري/

تحقيق: شرح: المقداد السيوري (وفاة ٢٦٨هـ)/ الطبعة: الثانية/ سنة الطبع: 18١٧ - ١٩٩٦ م/ الناشر: دار الأضواء للطباعة والنشر والتوزيع - بيروت - لبنان

- ۲۱۷. النظرية الحقوقية في الإسلام: للشيخ محمد تقي مصباح اليزدي/ ترجمة: وليد مؤمن/ الناشر: دار الولاء للطباعة والنشر والتوزيع/ الطبعة الثانية- بيروت ١٤٣١هـ/ ٢٠١٠م.
- ۲۱۸. نفحات القرآن: سهاحة آية الله العظمى الشيخ ناصر مكارم الشيرازي/ الطبعة الأولى ١٣٨٤ ش/ ١٤٢٦هـ/ المطبعة: سليهانزاده/ الناشر: مدرسة الإمام علي بن أبي طالب ٨/ إيران/ قم/ شهدا/ فرع ٢٢.
- 719. النكت الاعتقادية: الشيخ المفيد/ تحقيق: رضا المختاري/ الطبعة: الثانية/ سنة الطبع: ١٤١٤ ١٩٩٣ م/ الناشر: دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع بيروت لبنان
- ٢٢٠. نهاية الحكمة: السيد محمد حسين الطباطبائي/ تحقيق: تصحيح وتعليق: الشيخ عباس علي الزارعي السبزواري/ الطبعة: الرابعة عشرة المنقحة/ سنة الطبع: 18١٧/ لمطبعة: مؤسسة النشر الإسلامي/ لناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.
- ۲۲۱. النهاية: ابن الأثير/ ت طاهر أحمد الزاوي، محمود محمّد الطناحي/ ط٤/ ١٣٦٤ ش/ مؤسسة إسهاعيليان/ قم.
- ٢٢٢. نهج البلاغة: الشريف الرضي/ شرح محمّد عبده/ ط١/ ١٤١٢هـ/ مط النهضة/ دار الذخائر/ قم.
- ٢٢٣. الهدى والضلال في القرآن الكريم: الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي/ تقديم:

معهد تراث الأنبياء للدراسات الحوزوية الإلكترونية/ الطبعة الأولى: ١٤٣٨هـ. ٢٢٤. وسائل الشيعة: الحرّ العاملي/ ط٢/ ١٤١٤هـ/ مط مهر/ مؤسسة آل البيت/ قم.

٥٢٢. وفيات الأعيان: ابن خلكان/ ت إحسان عبّاس/ دار الثقافة/ بيروت.

## المحتويات

| ٧         | النقطة الأولى: معنى المعاد وثمرة الإيمان به          |
|-----------|------------------------------------------------------|
| ٨         | الثمرة الأولى: تحديد السلوك بالحسن.                  |
| ٨         | الثمرة الثانية: توفير الحافز للصبر على مصاعب الدنيا. |
| ١٣        | النقطة الثانية: بعض أدلة المعاد                      |
| ١٣        | الدليل الأول: الدليل القرآني.                        |
| ٤١        | الدليل الثاني: روايات المعصومين عظالظ                |
| ١٦        | الدليل الثالث: حكم العقل.                            |
| 17        | النقطة الثالثة: الأقوال في المعاد.                   |
| 17        | الأول: الماديون.                                     |
| 19        | الثالث: النفعيون.                                    |
| ۲.        | الرابع: المعاد الروحاني (دون الجسماني).              |
| <b>۲1</b> | الرابع: المعاد الجسماني والروحاني.                   |
| 44        | النقطة الرابعة: النفخ في الصور والحشر                |
| 70        | من هو المستثنى في ﴿إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ ﴾؟      |
| 70        | الأمر الأول: الإشارة إلى شمول القدرة الإلهية.        |
| 70        | الأمر الثاني: مجموعة خاصة من المخلوقات.              |
| 44        | النقطة الخامسة: بعض خصائص يوم القيامة.               |
| 79        | الخصيصة الأولى: الدوام والثبات.                      |
| ۳.        | الخصيصة الثانية: بروز إدراك جميع الموجودات.          |

| لجرءانرابع | بحوث معرفیہ کے علم الکلام / ا    |                                   | 1 ///    |
|------------|----------------------------------|-----------------------------------|----------|
| ٣٢         | بال                              |                                   | الخص     |
| ٣٧         |                                  | لسادسة: الحساب                    | النقطة ا |
| ٣٨         |                                  | ت الحساب الإلهي:.                 | مميزار   |
| ٤٣         |                                  | لسابعة: الخلود                    | النقطة ا |
| ٤٤         | ود الممكن مع بقاء الله تعالى؟    | ال الأول: هل يتنافى خد            | السؤا    |
| ٤٦         | ي تعليق الخلود على المشيئة؟      | ال الثاني: ما هو الوجه فج         | السؤا    |
| ٤٨         | للُّ في الجنة؟!                  | ال الثالث: ألا يحصل ما            | السؤا    |
| ٥٣         | ، العذاب الدائم مع الذنب المؤقت؟ | ال الرابع: كيف يتناسب             | السؤا    |
| ٥٨         | ة تشجع على الذنب؟                | ال الخامس: هل الشفاء              | السؤا    |
| 7 £        | _                                | ة الأولى: بوابة الأمل.            | الثمر    |
| ٦٤         | ىفعاء.                           | ة الثانية: التقرب من الش          | الثمر    |
| 77         |                                  | كميليان                           | بحثان تك |
| 79         | لاجتهاد في منظومة التشريع        | تتكميلي الأول: موضع اا            | البحث ال |
| ٧١         | الإسلامي والعلاقة بينها          | لأولى: مصادر التشريع              | النقطة ا |
| 1          |                                  | القرآن الكريم:                    | 1 – 1    |
| ٧٣         |                                  | مُننَّة النبيِّ الأكرم عَيِّلاً : | . – Y    |
| ٧٤         |                                  | الإجماع:                          | ۱ – ۳    |
| ٧٥         |                                  | العقل:                            | ۱ – ٤    |
| ٧٧         | عادر التشريع                     | لثانية : العلاقة بين مص           | النقطة ا |
| ۸۳         |                                  | لثالثة: معنى الاجتهاد             | النقطة ا |
| ۸۳         | ل النصِّ.                        | للأوَّل: الاجتهاد مقابل           | المعنى   |
| ٨٤         | بذل الجهد في استخراج الحكم       | الثاني: الاجتهاد بمعنى            | المعنى   |

| TA9 //// | المحتويات |
|----------|-----------|
|----------|-----------|

| <b>\</b> \ | النقطة الرابعة:                                                          |
|------------|--------------------------------------------------------------------------|
| <b>\</b>   | المشتركات والفوارق بين الاجتهاد الشيعي والسني                            |
| 19         | الأمر الثاني: موقعية الظن.                                               |
| 11         | دليل روائي:                                                              |
| ۱ ٤        | الثابت الأول: انحصار حق التشريع بالله ﴿                                  |
| ٤ ا        | الثابت الثاني: محورية الوحي في تشريعات النبي عَيِّلَهُ.                  |
| 17         | الثابت الثالث: البيان القرآني التام لكل شيء.                             |
| 17         | الثابت الرابع: إلقاء البيان في صدر النبي وأولي الأمر (صلوات الله عليهم). |
| A.A.       | الثابت الخامس: ضرورة طاعة الله تعالى والرسول ﷺ وأولي الأمر ﷺ.            |
| 19         | الثابت السادس: الفقاهة في الدين.                                         |
| . 1        | النقطة الخامسة: حدود الاجتهاد الشيعي                                     |
| ۲ ۰ ۱      | الحد الأول: حفظ الفاصلة بين العصمة والاجتهاد.                            |
| ۳۰۱        | الأثر الأول: الفرق في الحجية:                                            |
| ٤٠١        | الأثر الثاني: التعددية وعدمها:                                           |
| ۲۰۱        | الأثر الثالث: التوازن في التعامل مع المتخصص، والتسليم                    |
| ۸۰۸        | الحد الثاني: الاجتهاد فهم لا تشريع، وفي طول النص                         |
| ۸۰۸        | تصوير الطولية:                                                           |
| ١٠٩        | المرتبة الأولى: العلم الإلهي.                                            |
| ١٠٩        | المرتبة الثانية: العلم الإنساني المعصوم.                                 |
| ١١٠        | المرتبة الثالثة: العلم الإنساني التخصصي:                                 |
| ١١٠        | المرتبة الرابعة: العلم العام.                                            |
| 111        | التنبيه الأول: المغالطة في إمكان الارتباط المباشر بالمعصوم ﷺ             |
| 117        | التنبيه الثاني: تحليل فكرة القداسة للمعصوم ﷺ.                            |

| 117   | النقطة الأولى: العلم الخاص (الوحياني).                        |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 117   | النقطة الثانية: توافق القول والفعل والتقرير في المعصوم كالله  |
| 110   | الحد الثالث: فرصة الاجتهاد نسبية لا مطلقة.                    |
| 114   | الحد الرابع: حفظ الفاصلة بين لغة التخصص ولغة الثقافة العامة.  |
| 119   | سهات لغة التخصص:                                              |
| 174   | الحد الخامس: العدالة والتخصص.                                 |
| 174   | النقطة الأولى: العلاقة العضوية بين العلم والعمل.              |
| 174   | الخطوة الأولى:                                                |
| 170   | الخطوة الثانية: العلاقة التبادلية بين العلم والعمل.           |
| 170   | الطريقة الأولى: مثالان عرفيان لبيان العلاقة بين العلم والعمل. |
| 177   | الطريقة الثانية: التحليل الفلسفي للعلاقة بين العلم والعمل.    |
| 179   | النقطة الثانية: ضرورة النزاهة السلوكية.                       |
| ١٣١   | المستوى الأول: عصمة النبي والوصي.                             |
| ١٣١   | المستوى الثاني: الفقاهة والعدالة في المرجع الديني.            |
| ١٣٢   | المستوى الثالث: التخصص والنزاهة.                              |
| 144   | حكمة تنوع الشرط العملي بتنوع الشرط العلمي.                    |
| ١٣٤   | الحد السادس: حجية اللغة المشتركة دون الخاصة.                  |
| 1 2 . | الحد السابع: نيابة عامة لا خاصة.                              |
| 1 £ 1 | العنصر الأول: أنه لغة خاصة لا عامة.                           |
| 1 54  | العنصر الثاني: الأدلة الدالة على انقطاع النيابة الخاصة        |
| 1 £ 9 | النقطة السادسة: ضرورة الرجوع إلى الفقهاء في زمن الغيبة الكبرى |
| 1 £ 9 | الخطوة الأولى: التعريف بالتقليد عموماً.                       |
| .01   | أقسام التقليد:                                                |
|       |                                                               |

| 791   | المحتويات                                                     |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 104   | الخطوة الثانية: أين يقع التقليد؟                              |
| 100   | الخطوة الثالثة: أدلة لزوم التقليد.                            |
| 100   | الدليل الأول: انحصار طريق تحصيل الحكم الشرعي بالتقليد.        |
| 101   | الدليل الثاني: السيرة العقلائية على رجوع الجاهل إلى العالم.   |
| ١٦٠   | الدليل الثالث: سيرة المتشرعة.                                 |
| 171   | الخطوة الرابعة: جذور المرجعية (بمعنى الرجوع إلى العلماء في    |
| 170   | المرحلة الأُولى: زمن الغيبة الصغرى: تعيين السفراء الخاصّين:   |
| 170   | المرحلة الثانية: في زمن الغيبة الكبرى: تعيين الفقهاء بصفاتهم: |
| 177   | الخطوة الخامسة: بعض الإشكالات على التقليد والجواب عنها.       |
| 1.1.1 | البحث التكميلي الثاني:                                        |
| 1.1.1 | الغلو، حقيقته، ومصاديقه                                       |
| ١٨٣   | الخطوة الأولى: الغلو لغة واصطلاحاً                            |
| ۱۸۳   | ١/ الغلو لغة:                                                 |
| ۱۸٤   | ٢/ أما الغلو اصطلاحاً (في باب علم الكلام):                    |

۱۸۷

۱۸۸

199

199

7 . .

7 . 1

الخطوة الثانية: الغلوفي النصوص الدينية.

ومن النصوص الدالة على ذلك التالى:

الخطوة الثالثة: الغلوفي كلمات بعض الأعلام.

الكلمة الأولى: للشيخ المفيد تتنفُ ( ٣٣٦ - ٤١٣ هـ):

الكلمة الثالثة: للشيخ المجلسي تتشُّ (توفي ١١١١ هـ):

الكلمة الثانية: للشيخ محمد حسن النجفي الجواهري تتنُّ ...

| 4 • 4 | الخطوة الرابعة: تفصيل بعض دعاوى الغلو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| * 1 1 | المقالة الأولى: أنهم عليهم السلام آلهة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 714   | المقالة الثانية: أنهم عليهم السلام أنبياء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 410   | المقالة الثالثة: التفويض.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| *1V   | المقالة الرابعة: أنهم يعلمون الغيب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 719   | المقالة الخامسة: تناسخ أرواحهم عليهم السلام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 777   | بحث إجمالي في التناسخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 774   | التناسخ لغة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 224   | التناسخ اصطلاحاً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 774   | المعنى الأول: التناسخ الملكوتي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 377   | النحو الأول: تناسخ ملكوتي مع انقلاب البدن المادّي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 377   | النحو الثاني: تناسخ ملكوتي من دون انقلاب في ظاهر البدن.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 770   | المعنى الثاني: التناسخ المُلْكي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 777   | الآراء في التناسخ الملكي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777   | أدلة بطلان التناسخ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 744   | المقالة السادسة: الإيحاء إليهم عليهم السلام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 744   | الأمر الأول: بعض النصوص الدالة على الإيحاء لأهل البيت على الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۳٦   | الأمر الثاني: أنواع الوحي، ومعناه في أهل البيت على الله الله المالية ا |
| ۲۳٦   | الاستعمال الأول: الوحي الرسالي:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 747   | الاستعمال الثاني: الوحي التكويني.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 227   | الاستعمال الثالث: الوحي الغريزي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲۳۸   | الاستعمال الرابع: الوحي بمعنى التحديث، أو الإلهام والإلقاء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

المحتويات المحتويات

| 7 2 0        | المقالة السابعة: أفضلية أهل البيت عليهم السلام على الأنبياء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 20         | الأمر الأول: واقعية التفاضل في الحياة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7 2 7        | الأمر الثاني: أفضلية منصب الإمامة على منصب النبوة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7 2 9        | الأمر الثالث: أفضلية أهل البيت الطُّلِّي على سائر الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7            | الدليل الأول: ثبوت الإمامة الإلهية لهم على الله الأول: ثبوت الإمامة الإلهية لهم على الله الله الله والمامة الإلهامة المامة الإلهامة المامة الله الله الله والمامة الإلهامة المامة الله الله والمامة ولمامة والمامة وال |
| 70.          | الدليل الثاني: أن أمير المؤمنين على هو نفس رسول الله عليا الله على الله ع |
| Y0.          | المقدمة الأولى: أن الرسول الأكرم ﷺ هو أفضل ما خلق الله تبارك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 707          | المقدمة الثانية: أن أمير المؤمنين على هو نفس رسول الله عليا الله على الل |
| Y02          | تكملة: في ذكر بعض النصوص الأخرى الدالة على                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Y 0 V        | الدليل الثالث: روايات أخذ الإقرار من الأنبياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 409          | الدليل الرابع: صلاة النبي عيسى على خلف الإمام المهدي الله المام المهدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 409          | ومن روايات العامة:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 77.          | تكملة: نصوص أخرى تدل على أفضليتهم على الله الماليتهم المالية ا |
| 777          | الأمر الرابع: أفضلية الزهراء (صلوات الله عليها) على جميع من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777          | الدليل الأول: ما دلُّ على أنَّها ﷺ كفؤ لأمير المؤمنين ﷺ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 777          | الدليل الثاني: ما دلّ على أنّها على الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 777          | الدليل الثالث: ما يدل على حجيتها الله على أولادها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 779          | الدليل الرابع: أنها ﷺ واسطة في الفيض، وعلة متوسطة للخلق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>* * *</b> | الأمر الخامس: أفضلية الإمامين الحسنين الحسنين الأمر الخامس:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>TV1</b>   | تنبيه: من هو الأفضل: الحسن أو الحسين السلام؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>7 Y Y</b> | الأمر السادس: أفضلية الإمام المهدي الله على الأئمة من ولد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>YV</b> £  | تنبيه: ما يكون فيه أهل البيت عليه سواء.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| دم/ الجزء الرابع | بحوث معرفية في علم الكلا          |                       | 798           |
|------------------|-----------------------------------|-----------------------|---------------|
| Y V 4            |                                   | نة: العصمة.           | المقالة الثام |
| 441              |                                   | عة: العلم الخاص.      | المقالة التاس |
| 7.7              | ية للأئمة عليهم السلام.           | رة: الولاية التكوين   | المقالة العاش |
| ۲۸۳              | لتكوينية:                         | أولى: معنى الولاية ا  | النقطة ال     |
| 415              | وتَتُنُّنُ :                      | لأولى: للسيد الخوئي   | الكلمة ا      |
| 440              | ني (قُدَّس سره):                  | لثانية: للسيد الروحا  | الكلمة ا      |
| ۲۸۲              | مكارم الشيرازي (حفظه الله):       | لثالثة: للشيخ ناصر م  | الكلمة ا      |
| YAY              | التكوينية:                        | ثانية: مراتب الولاية  | النقطة ال     |
| YAY              | مكارم الشيرازي (حفظه الله تعالى): | الأولى: للشيخ ناصر    | الطريقة       |
| 444              |                                   | الثانية:              | الطريقة       |
| 44.              |                                   | أولى: معرفة الملكوت   | المرتبة الأ   |
| 44.              | نس.                               | انية: السلطة على النا | المرتبة الث   |
| 791              | بدن.                              | الثة: السيطرة على الب | المرتبة الث   |
| 791              | الم الوجود.                       | ابعة: التصرف في عا    | المرتبة الر   |
| 791              | ية التكوينية:                     | ثالثة: مؤهلات الولا   | النقطة ال     |
| 797              |                                   | لأول: الإذن الإلهي:   | المؤهل اا     |
| 794              |                                   | ثاني: العلم الخاص:    | المؤهل اا     |
| 498              | ر الولاية التكوينية:              | رابعة: مناشئ وجذو     | النقطة ال     |
| 498              |                                   | ذن الإلهي الخاص.      | أو لاً: الإ   |
| 490              |                                   | لم الخاص.             | ثانياً: الع   |
| 797              |                                   | رفة الاسم الأعظم.     | ثالثاً: مع    |
| Y 9 V            | م الأعظم.                         | لتطرادي: معنى الأس    | بحث اس        |

444

أولاً: معنى الاسم الأعظم في النصوص:

| 790   | المحتويات                                                            |
|-------|----------------------------------------------------------------------|
| Y 9 V | الطائفة الأولى: أن الاسم الأعظم هي البسملة.                          |
| 491   | الطائفة الثانية: مجموعة من الآيات.                                   |
| ۳.,   | الطائفة الثالثة: نُصوصٌ مِنَ الأَدعِيَةِ.                            |
| 4.4   | الطائفة الرابعة: كُلُّ اسم مِن أَسهاءِ الله.                         |
| ۳.۳   | ثانياً: ذكر الأقوال في معنى الاسم الأعَظم.                           |
| *•٧   | ثالثاً: النصوص الدالة على من كان عنده الاسم الأعظم:                  |
| 4.9   | تنبيه: في خطورة التسافل بعد التكامل:                                 |
| 414   | النقطة الخامسة: أدلة ثبوت الولاية التكوينية لأهل البيت عظاتها.       |
| 414   | الوجه الأول: أن عندهم علاها الاسم الأعظم.                            |
| 414   | الوجه الثاني: أنهم عظاله أفضل من الأنبياء الذين                      |
| ۳۱۳   | الوجه الثالث: أنهم عظائل ورثة الأنبياء.                              |
| 410   | الوجه الرابع: النصوص المستفيضة بل المتواترة.                         |
| 419   | الوجه الخامس: قاعدة اللطف.                                           |
| 440   | المقالة الحادية عشرة: الولاية التشريعية لأهل البيت عليهم السلام      |
| ۲۲۶   | الأمر الثاني: ضرورة المؤهلات الخاصة للولاية التشريعية.               |
| 411   | ولايات المعصوم التشريعية                                             |
| 411   | الولاية الأولى: ولاية التبليغ وبيان الحكم الشرعي.                    |
| 449   | الولاية الثانية: ولاية تشريع الأحكام (أو ولاية التفويض)              |
| 444   | الفرع الأول: من تشريعات النبيِّ الأكرم ﷺ :                           |
| ٣٣٣   | الفرع الثاني: تشريعات الأئمَّة ﷺ :                                   |
| ٣٣٦   | من نصوص التفويض التشريعي إليهم الله الله ما الله الله الله الله الله |
| 454   | الولاية الثالثة: ولاية القضاء.                                       |
| 454   | النقطة الأولى: تعريف السلطة القضائية.                                |

|  | الجزء الرابع | ر الكلام/ | في عله | معرفية | بحوث |
|--|--------------|-----------|--------|--------|------|
|--|--------------|-----------|--------|--------|------|

| 454         | النقطة الثانية: ضرورة السلطة القضائية.                                   |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 450         | النقطة الثالثة: هل هذه الولاية مختصة بالمعصوم ﷺ؟                         |
| 450         | المستوى الأول: الخاص بمعنى المستأثر.                                     |
| 450         | المستوى الثاني: الخاص بمعنى الأصل.                                       |
| 457         | والنصوص القرآنية تشهد بذلك أيضاً:                                        |
| 34          | الولاية الرابعة: ولاية إجراء الحدود.                                     |
| 489         | الولاية الخامسة: ولاية الطاعة للأوامر الشرعية.                           |
| 40.         | الوجه الأول: أن الرسول وسيط بين الله تعالى وبين البشر.                   |
| 401         | الوجه الثاني: أن الرسول مخبر معصوم عن الواقع.                            |
| 404         | الولاية السادسة: ولاية الطاعة في الأوامر العرفيّة.                       |
| 404         | الولاية السابعة: ولاية التصرف في الأموال والنفوس.                        |
| 401         | الولاية الثامنة: ولاية الإذن أو النظارة                                  |
| 401         | الولاية التاسعة: ولاية الأمر أو ولاية الحكومة.                           |
| <b>40</b> V | الولاية العاشرة: ولاية الإمامة أو الهداية الإيصالية أو القيادة المعنوية. |
| 411         | أثر هذه الولاية في نفوس الأتباع:                                         |
| 770         | المصادر                                                                  |

المحتويات ٣٩٧