







www.alkafeel.net info@alkafeel.net nashra@alkafeel.net

كربلاء المقدسة ص.ب (۲۳۳) هاتف:۳۲۲٦۰۰، داخلي: ۱۹۳۵

الكتاب: التعويضات الإلهية للإمام الحسين.

تأليف: الشيخ حسين عبد الرضا الأسدى.

الناشر: قسم الشؤون الفكرية والثقافية في العتبة العباسية المقدسة، معهد تراث الأنبياء للدراسات الحوزوية الإلكترونية.

الاخراج الطباعي: علاء سعيد الاسدي.

المطبعة: دار الكفيل للطباعة والنشر.

الطبعة: الأولى.

عدد النسخ: ٠٠٥.

ربيع الآخر ١٤٤٢ه-تشرين الثاني ٢٠٢٠م



#### مقدمة المعهد

معهد تراث الأنبياء، مؤسَّسة علمية حوزوية تُدِّرس المناهج الدِّينية المعَدَّة لطُلَّاب الحوزة العلمية في النجف الأشرف.

الدراسة فيه عن طريق الانترنيت وليست مباشرة.

يساهم المعهد في نشر وترويج المعارف الإسلاميَّة وعلوم آل البيت وصولها إلى أوسع شريحة ممكنة من المجتمع، وذلك من خلال توفير المواقع والتطبيقات الإلكترونية التي يقوم بإنتاجها كادر متخصِّص من المبرمجين والمصمِّمين في مجال برمجة وتصميم المواقع الإلكترونية والتطبيقات على أجهزة الحاسوب والهواتف الذكيَّة.

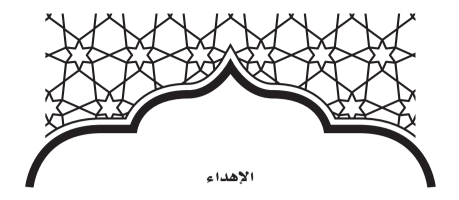
وبالنظر للحاجة الفعلية في مجال التبليغ الإسلامي النسوي فقد أخذ المعهد على عاتقه تأسيس جامعة متخصِّصة في هذا المجال، فتم إنشاء جامعة أُمِّ البنين الإلكترونية لتلبية حاجة المجتمع وملء الفراغ في الساحة الإسلاميَّة لإعداد مبلِّغات رساليَّات قادرات على إيصال الخطاب الإسلامي بطريقة علمية بعيدة عن الارتجال في العمل التبليغي، بالإضافة إلى فتح التخصصات العقائدية والفقهية والقرآنية.

على أنَّ المعهد لم يُهمِل الجانب الإعلامي، فبادر إلى إنشاء مركز القمر للإعلام الرقمي، الذي يعمل على تقوية المحتوى الإيجابي على شبكة الانترنيت ووسائل الإعلام الاجتهاعي، حيث يكون هذا المحتوى موجَّهاً لإيصال فكر أهل البيت على وتوجيهات المرجعية الدِّينية العليا إلى نطاق واسع من الشرائح المجتمعية المختلفة وبأحدث تقنيات الإنتاج الرقمي وبأساليب خطابية تناسب المتلقي العصري.

والمعهد يقوم بطباعة ونشر الإنتاج الفكري والعلمي لطلبة العلم، في مختلف العناوين العقائدية والفقهية والأخلاقية، التي تهدف إلى ترسيخ العقيدة والفكر والأخلاق، بأُسلوب بعيد عن التعقيد، يستقي معلوماته من مدرسة أهل البيت الموروثة.

الكتاب الذي بين يديك، هو أحد إصدارات معهدنا، لمؤلفه الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي، والذي تعرض فيه للمنن الإلهية في تعويض الإمام الحسين جزاءً لما قدمه للدين من تضحيات جسام، وقد تم بيان ذلك اعتهاداً على آيات القرآن الكريم وروايات أهل البيت على التي تعرضت لهذا المعنى.

إدارة المعهد



إلى سيدة الصبر وجَبلِه الأشمّ...

إلى العالمة غير المعلمة، والفاهمة غير المفهمة...

إلى لبوة أمير المؤمنين، وبضعة الزهراء البتول الله الله الله المؤمنين،

إليكِ أنتِ، أيتها الأسيرة المتحيرة...

سيدتي، يا زينب الكبرى....

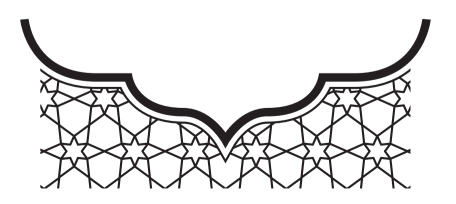
وإليك أنت يا كافلها... وراعيها...

إليك يا من جاهدت في سبيل الله تعالى... وواسيت أخاك بنفسك...

ومِن بقتله انتُهكت حرمةُ الإسلام...

إليك يا أبا الفضل...

أهدي إليكما جهداً متواضعاً... راجياً القبول...



#### المقدمة

يهدف العاقل - في كل حركة يقوم بها - إلى الوصول إلى غاية معينة، وعظمة الغاية تتناسب مع عظمة الإنسان طرداً، فكلما كان الإنسان عظيماً في نفسه، كلما كانت الغايات التي يقصدها عظيمة، وأهدافه سامية، وهذا أحد أسباب اختلاف الناس فيما بينهم، فبينا تجد امرئاً قد رضي لنفسه أن يعيش بين الحفر، وجلُّ اهتمامه بطنه، ﴿كَالبَهِيمَةِ المُرْبُوطَةِ هَمُّهَا عَلَفُهَا، أَوِ المُرْسَلَةِ شُغُلُهَا تَقَمُّمُهَا، تَكْتَرِشُ مِنْ أَعْلَافِهَا وتَلْهُو عَمَّا يُرَادُ بِهَا﴾ (١)، تجد آخر لم يرض دون القِمة موضعاً لقدمه، فلا يهدأ له بال، ولا يستقر له حال، إلا إذا بلغ من الغايات أسهاها، ومن الأهداف أعلاها، وما بين ذاك وذاك متوسطات كثيرة جداً...

ولقد شاءت القدرة الإلهية أن يكون عالمنا المادي هو عالم التزاحم، وبالتالي التنافس، وهذا لا يعني أن السماء شاءت أن يتصادم الإنسان مع أخيه الإنسان، وإنها يعني ضرورة تنظيم العمل وتقسيم الأدوار وتقنين التنافس، وهو ما دعا إليه الدين في الكثير من النصوص التربوية.

الملفت للنظر: أن للدين نظرته الخاصة في صياغة قانون التنافس، فلم يترك الأمر على عواهنه، وإنها رسم الطريق أبلجاً والسبيل واضحاً، وجعل للمؤمن هدفاً أسمى، يتمثل في تحقيق رضا الباري جل وعلا، وجعل دون ذلك أهدافاً متوسطة، كل واحد منها يُقدم المؤمن خطوة نحو رضا الباري جل وعلا، وهو ما ينبغي التنافس عليه، قال تعالى في أبرار لَفِي نَعِيمٍ. عَلَىٰ الأَرائِكِ يَنْظُرُونَ. تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ. يُسْقَوْنَ

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة- تحقيق صبحى صالح ص ٤١٨.

مِنْ رَحِيتٍ نَخْتُومٍ \* خِتامُهُ مِسْكٌ وَفِي ذلِكَ فَلْيَتَنافَسِ الْمُتَنافِسُونَ ﴿ . (١)

وقال تعالى ﴿وَما هذِهِ الحَياةُ الدُّنْيا إِلَّا لَهُو ٌ وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّارَ الآخِرَةَ لَهِيَ الحَيوانُ لَوْ كانُوا يَعْلَمُونَ ﴾.(٢)

وقال تعالى ﴿وَعَدَ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِناتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهارُ خالِدِينَ فِيها وَمَساكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْنٍ وَرِضُوانٌ مِنَ الله أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الفَوْزُ العَظِيمُ ﴾. (٣)

فالعاقل هو من يجعل من الدنيا وما فيها مركباً للوصول إلى رضا الباري جل وعلا، ويكون هدفه الآخرة.

من جهة أخرى، فإن الباري جل وعلا أخذ على نفسه أن يعوّض العاملين لأجله، بما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، إلا أنه جعل التعويض متناسباً مع العمل، والعدل والحكمة يقتضيان إعطاء العامل ما يتناسب مع جهده الذي بذله، وفي قانون السهاء يُضاف إلى الجهد: الدوافع الذاتية والداخلية للعمل.

ومن هنا، صرحت العديد من الروايات الشريفة بأن الله تبارك وتعالى شاء أن يعوّض الإمام الحسين بالعديد من التعويضات والهبات التي تحكي كرمه وجوده جل وعلا من جهة، ومقدار وعظمة التضحية التي قدمها أبو عبد الله الحسين من جهة أخرى، وهو ما يُراد تسليط الضوء عليه في هذا الكتاب، مع محاولة بيان الركائز والملاكات العقائدية والسلوكية التي كانت وراء تلك التعويضات والتي تترتب عليها من ناحية أخرى، بالإضافة إلى بيان الجواب المناسب على ما قد يُثار حولها من تساؤلات عقائدية وأخلاقية، اعتهاداً على الأصول العامة والمعتقدات الراسخة في مذهب أهل

<sup>(</sup>١) المطففين (٢٢ – ٢٦)

<sup>(</sup>٢) العنكبوت (٦٤).

<sup>(</sup>٣) التوبة (٧٢).

المقدمة المقدمة المال المقدمة المقدمة

الست عليظ السِّلان.

جدير بالذكر أنه تم إلقاء مضامين هذا الكتاب ضمن إحدى عشرة محاضرة في محرم الحرام ١٤٤٢ هـ/ أيلول ٢٠٢٠م في العاصمة بغداد/ حي الجهاد/ جامع وحسينية أمير المؤمنين .

اسأل الله تعالى أن يمن علينا برضاه، وبشفاعة أهل البيت عموماً والإمام الحسين الله تعالى أن يمن علينا برضاه، وبشفاعة إلى مذهب الحق على بصيرة من ديننا ويقين من اعتقادنا، إنه سميع مجيب.

حسين عبد الرضا الأسدي/ النجف الأشرف. مساء الاثنين ١٨ محرم الحرام ١٤٤٢هـ ٧ أيلول ٢٠٢٠م.

### 

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق أجمعين، محمد وآله الطيبين الطاهرين.

#### أصول موضوعية

#### الأصل الأول: الحسن والقبح العقليان.

إن للعقل القدرة - بنحو الموجبة الجزئية - على إدراك حسن بعض الأفعال وقبح بعضها الآخر، وعلى أساس حكم العقل جاء الفعل الإلهي، بمعنى أن فعل الله تعالى مقنن بقانون الحسن والقبح العقليين، فلا يمكن أن يصدر منه جل وعلا ما يحكم العقل بقبحه، بل إن كل ما يصدر منه تعالى هو موافق لما يحكم العقل بحسنه، بل إنه جل وعلا لا يفعل إلا الأصلح، وعلى جميع المستويات...

وهذا على خلاف بعض المدارس الإسلامية التي جعلت فعل الله تعالى هو القانون، فها فعله هو حسن، ولا حكم للعقل في ذلك، لذا جوزوا أن يدخل الله تعالى الأنبياء النار والكفار الجنة من دون أن يكون للعقل حكم في ذلك... بحجة أنه تعالى لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون...

وتفصيل الكلام في هذا المسألة محله علم الكلام، ونأخذه هنا كأصل موضوعي.

### الأصل الثاني: عدم العلم بالحكمة لا ينفيها.

نحن نؤمن بأن الله تعالى حكيم، والأدلة متعاضدة على ذلك عقلاً ونقلاً، وتفصيلها

في محلها، المهم هو أن نشير إلى أن عدم العلم بالحكمة لا ينفيها، ويكفينا الإيهان تعبداً بوجودها، ما دمنا نؤمن بحكمة الأفعال الإلهية طراً.

وهذا الاعتقاد يوفر لنا الإيمان العام بوجود حكمة في كل أفعال الله تعالى وإن لم نعلم بها، الأمر الذي يقطع السؤال عن الحكمة.

وهذا له نظائر في الروايات، من قبيل ما روي من خفاء علة الغيبة الحقيقية، فقد ورد عن عبد الله بن الفضل الهاشمي، قال: سمعت الصادق جعفر بن محمد يقول: «إنَّ لصاحب هذا الأمر غيبة لا بدَّ منها، يرتاب فيها كلّ مبطل»، فقلت له: ولِمَ جُعلت فداك؟ قال: «لأمر لم يُؤذَن لنا في كشفه لكم»، قلت: فما وجه الحكمة في غيبته؟ فقال: «وجه الحكمة في غيبته وجه الحكمة في غيبات من تقدَّمه من حجج الله تعالى ذكره، إنَّ وجه الحكمة في ذلك لا ينكشف إلَّا بعد ظهوره كما لا ينكشف وجه الحكمة لما أتاه الخضر من خرق السفينة، وقتل الغلام، وإقامة الجدار، لموسى إلَّا وقت افتراقهما. يا ابن الفضل، إنَّ هذا الأمر أمر من أمر الله تعالى، وسرّ من سرّ الله، وغيب من غير منكشف» (أنَّ علمنا أنَّه على حكيم، صدَّقنا بأنَّ أفعاله كلّها حكمة، وإن كان وجهها غير منكشف» (۱).

هذا الأصل ينفعنا في الجواب عن العديد من الأسئلة التي تُثار، من قبيل: لماذا جعل الله تعالى الأئمة من ذرية الإمام الحسين الحسين الإمام الحسن الجواب في محله إن شاء الله تعالى.

# الأصل الثالث: واقعية الألم في الحياة.

هناك من الأفعال المشاهدة تتصف بالألم، وهي مستندة إلى فعل الله تعالى أو أمره

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ٤٨١ و ٤٨٦/ باب ٥٥/ ح ١١.

جل وعلا، وقد تتبلس بلباس يوهم الرائي بأنه ظلم أو عبث أو ما شابه... وحيث إن إيلامه جل وعلا وتسبيبه ما ظاهره الألم والظلم والعبث ينافي عدله تعالى وحكمته، كان مناسباً معرفة الجواب والمخلص من ذلك.

والجواب يكون واضحاً إذا عرفنا «ما يُخرج الفعل عن كونه إيلاماً أو ظلماً أو عبثاً»، ويمكن أن يذكر في هذا المجال التالي:

أولاً: إذا كان المتألم مستحقاً له، كما لو ارتكب العبد ما يخالف أمر مولاه، أو ارتكب جريمة وما شابه، فإن إيلامه آنذاك لا ينافي العدل ولا يوصف بالقبح، بل على العكس، يحكم العقل والعقلاء بحسن تأديبه ولو بإيلامه، وإلا فإن «من أمن العقوبة أساء الأدب».

قال تعالىٰ: ﴿ظَهَرَ الفَسادُ فِي البَرِّ وَالبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ (الروم: ٤١).

ثانياً: قد يترتب إلى الإيلام نفع كثير للشخص، أو قد يُدفع به عنه ضرر بليغ، فإنه آنذاك يحكم العقل بحسن الإيلام، وإن لم يطّلع الشخص المتألم على ذلك النفع أو الضرر...

ومن ذلك ما أشار له أمير المؤمنين فيها يتعلق بالدعاء، حيث قال صلوات الله عليه:... «فَلَا يُقَنِّطَنَكَ إِبْطَاءُ إِجَابَتِه، فَإِنَّ العَطِيَّةَ عَلَى قَدْرِ النَّيَّةِ، ورُبَّمَا أُخِّرَتْ عَنْكَ اللهِ عليه:... «فَلَا يُقَنِّطَنَكَ إِبْطَاءُ إِجَابَتِه، فَإِنَّ العَطِيَّةَ عَلَى قَدْرِ النَّيَّةِ، ورُبَّمَا سَأَلْتَ الشَّيْءَ فَلَا الإِجَابَةُ لِيَكُونَ ذَلِكَ أَعْظَمَ لأَجْرِ السَّائِلِ، وأَجْزَلَ لِعَطَاءِ الآمِلِ، ورُبَّمَا سَأَلْتَ الشَّيْءَ فَلَا الْإِجَابَةُ لِيَكُونَ ذَلِكَ أَعْظَمَ لأَجْرِ السَّائِلِ، وأَجْزَلَ لِعَطَاءِ الآمِلِ، ورُبَّمَا سَأَلْتَ الشَّيْءَ فَلَا تُوتِيتَه، فَلَرُبَّ أَوْ صُرِفَ عَنْكَ لِمَا يُبْقَى لَكَ جَمَالُه، ويُنْفَى عَنْكَ قَمْ طَلَبْتَه فِيه هَلَاكُ دِينِكَ لَوْ أُوتِيتَه، فَلْتَكُنْ مَسْأَلَتُكَ فِيمَا يَبْقَى لَكَ جَمَالُه، ويُنْفَى عَنْكَ

# وَبَالُه...».(١)

ثالثاً: من المسلّمات هو أن الله تعالى قد خلق الكون وفق نظام الأسباب والمسببات، ومعه، فقد يكون الألم بسبب جريان القانون الإلهي والسنة الكونية التي أوجد الله تعالى على وفقها الكون... فإذا وقع طفل في النار، جرت عليه السنة الكونية، واحترق، وإن تألم أبواه ومحبوه. (٢)

# الأصل الرابع: التعويض الإلهي، منَّة لا استحقاق.

عندما يأمرنا الله تعالى بأمر، وننفذه، فهل يلزم أن يعوضنا الله تعالى عن امتثال ذلك الأمر؟

عندما أمرنا الله تعالى بالصلاة، وصلينا، هل يجب على الله تعالى أن يعوضنا عن هذه

وقد يتصور البعض أن من الحسن أن لا يجري الله تعالى سنة الإحراق على ذلك الطفل، إذ يحكم العقلاء حينذاك بحسن هذا الأمر... وهكذا بقية القوانين الكونية التي قد تسبب الألم والمرض وما شابه، ولكن الواقع هو إنه وإن أمكن أن يُحكم بحسن مثل هذه التوقيفات في نظام الكون، ولكن إذا أخذنا بنظر الاعتبار أمراً آخر، بحيث تدخل المسألة في التزاحم بين الأهم والمهم، حينئذ يحكم العقل بلا تردد بلزوم تقديم الأهم...

وفي المقام يقال: إن من أهم الأمور عند الله تعالى هو رواج الدين والشريعة بين الناس، ليبلغوا الهدف الأسمى لخلقتهم...

ومن جانب آخر نعرف أن هذا الأمر لا يتم للبشر إلا من خلال إرسال الرسل، فإن العقل مها كان متكاملاً لكن يده تبقى قاصرة عن إدراك كثير من الحقائق والاعتبارات الشرعية الموصلة إلى الهدف الأسمى...

ولا شك أن مسألة النبوات تحتاج إلى ما يثبتها، وهي المعجزة، وهي تقوم على أساس خرق النظام الطبيعي والسنة القائم بحيث يعجز غير النبي أن يقوم بذلك الخرق، وبهذا يتبين أن الإبقاء على النظام الطبيعي والسنة الكونية أحسن من خرقها في كل مرة، وإن سببت الألم للبعض.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة ج ٣ ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) استطراد:

أصول موضوعية المراد الم

الصلاة؟

وهكذا عندما نتألم ألماً ظاهرياً بسبب أمر إلهي، كما لو أمرنا الله تعالى بالصوم وتألمنا، أو أمرنا بالجهاد وقتلنا، فهل يلزم على الله تعالى أن يعوضنا بدل ذلك؟

وعلى هذا قس ما سواه...

الجواب:

أولاً: لو تكلمنا بلغة الاستحقاق، فنحن لا نستحق على الله تعالى شيئاً، لعدة أسباب:

ا إن الإنسان هو عبدٌ قِنُّ لله تعالى، فالإنسان وما يملك هو ملك صرف لله تعالى، والعبد لا يستحق على مولاه شيئاً.

٢ | إن الأعمال التي يقوم بها الإنسان والتي يعتبرها عبادات، إنها يقوم بها عند إقدار الله تعالى له عليها، فلو لا أن الله تعالى أعطاه القدرة والقوة على فعلها لما أمكنه أن يفعل أي شيء، فإنه لا حول و لا قوة إلا بالله.

٣/ إن الآلات التي يعبد الإنسان بواسطتها الباري تعالى هي هبات مجانية من الله تعالى، فلا يستحق على إعمالها أي شيء على الله تعالى، فلا يستحق على إعمالها أي شيء والأذن كل جوارحك هي من الله تعالى، فلا تستحق عليه أي شيء.

٤ / إن أي عمل يقوم به العبد تجاه الله تعالى مهما عظم إنها يمثل حركة بسيطة جدا إزاء النعم التي أنعمها الله تعالى على الإنسان، والعقل يلزم الإنسان بأن يشكر من أحسن إليه، ولا محسن علينا كالله تعالى، قال تعالى ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللهِ لا تُحْصُوها إِنَّ أَحسن إليه، ولا محسن علينا كالله تعالى، قال تعالى ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَتَ اللهِ لا تُحْصُوها إِنَّ اللهِ نَسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ ﴾ (إبراهيم: ٣٤).

ثانياً: أما لو تكلمنا بلغة الكرم والرحمة والمنة الإلهية، حينئذ سيتغير الجواب، وهو محل الكلام، فإننا وإن كنّا لا نستحق شيئاً على الله تعالى، ولكنه جل وعلا رحمة بنا وكرماً منه كتب على نفسه أنه يثيب المطيع ويكافئه كأحسن ما تكون الإثابة والمكافأة... فهو جل وعلا كتب على نفسه الرحمة...وإلا فطاعتنا لا تنفعه أي شيء، يقول أمير المؤمنين ﴿ إِنَّ اللهَ سُبْحَانَه وَتَعَالَىٰ خَلَقَ الخَلْقَ حِينَ خَلَقَهُمْ غَنِيًّا عَنْ طَاعَتِهِمْ، آمِناً مِنْ مَعْصِيتِهِمْ، لأَنّه لا تَضُرُهُ هَ مَعْصِيةُ مَنْ عَصَاه، وَلا تَنْفَعُه طَاعَةُ مَنْ أَطَاعَه ﴾ (١).

ومن هنا نجد أن الله تعالى كتب على نفسه أنه يعوض الإنسان على عدة أمور، نذكر منها:

ا إن الإنسان إذا التزم الواجبات، فإنه سينال الثواب من الله تعالى، رغم أنها واجبات، يلزمه كعبد أن يلتزمها، لكن الكرم الإلهي أبي إلا أن يثيب عليها.

فعن يَزِيدَ بْنِ خَلِيفَةَ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله ﴿ يَقُولُ: ﴿إِذَا قَامَ الْمُصَلِّي إِلَى الصَّلَاةِ نَزَلَتْ عَلَيْهِ الرَّحْمَةُ مِنْ أَعْنَانِ السَّمَاءِ إِلَى أَعْنَانِ الأَرْضِ، وحَفَّتْ بِهِ الْمَلَائِكَةُ، ونَادَاه مَلَكُ: لَوْ يَعْلَمُ هَذَا الْمُصَلِّى مَا فِي الصَّلَاةِ مَا انْفَتَلَ ﴾. (٢)

٢ / وإن الإنسان إذا ابتعد عن المحرمات فإن الله تعالى سيكافئه على ذلك أيضاً، رغم أنها محرمات عليه ويلزمه كعبد أن يبتعد عنها. وكمثال على ذلك النظر الحرام، فقد روي عن أبي عبد الله على أنّه قال: «النظر سهم من سهام إبليس مسموم، وكم من نظرة أورثت حسرة طويلة»(٣).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة (ج ٢/ ص ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج٣ ص ٢٦٥ باب فضل الصلاة ح٤.

<sup>(</sup>٣) المحاسن لأحمد بن محمّد بن خالد البرقي (ج ١/ ص ١٠٩ و ١١٠/ باب عقاب النظر إلى النساء/ ح ١٠١).

أصول موضوعية المراد الم

وعن الصادق ﷺ قال: «من نظر إلى امرأة فرفع بصره إلى السماء أو غمض بصره، لم ترتد إليه بصره حتى يزوجه الله من الحور العين». (١)

٣ / وإذا التزم العبد ببعض المستحبات عوضه الله تعالى عنها بمكافئات عظيمة، فعن عن رسول الله عليه: "إنَّ الله تعالى يباهي بالشابِّ العابد الملائكة، يقول: أنظروا إلى عبدي، ترك شهوته من أجلى»(٢).

٤ / إن الله تعالى إذا ابتلى عبداً ببلاء وصبر العبد، فإن الله تعالى سيعوضه بدلاً منه تعويضاً عظيهاً، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ أَبِي يَعْفُورٍ قَالَ: شَكَوْتُ إِلَى أَبِي عَبْدِ الله عَمْ مَا أَلْقَى مِنَ الأَوْجَاعِ -وكَانَ مِسْقَاماً- فَقَالَ لِي: يَا عَبْدَ الله، لَوْ يَعْلَمُ المُؤْمِنُ مَا لَه مِنَ الأَجْرِ فِي المَصَائِبِ، لَتَمَنَّى أَنَّه قُرِّضَ بِالمَقَارِيضِ. (٣)

وعَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ هَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهَ اللهَ اللهُ أَعْلَمُ وَلَدُ اللهُ مِن -واللهُ أَعْلَمُ بِمَا قَالَ العَبْدُ- قَالَ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى لِلَالِئِكَتِه: قَبَضْتُمْ وَلَدَ فُلَانٍ؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ رَبَّنَا. قَالَ: فَيَقُولُ: فَمَا قَالَ عَبْدِي؟ قَالُوا: حَمِدَكَ واسْتَرْجَعَ. فَيَقُولُ الله تَبَارَكَ وتَعَالَى: أَخَذْتُمْ ثَمَرَةَ قَلْبِهِ وَقُرَّةَ عَيْنِهِ فَحَمِدَنِي واسْتَرْجَعَ، ابْنُوا لَه بَيْتاً فِي الجَنَّةِ وسَمُّوه: بَيْتَ الحَمْد.(٤)

وعَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﷺ قَالَ: إِنَّ اللهَ جَلَّ ثَنَاؤُه لَيَعْتَذِرُ إِلَى عَبْدِه اللهِ ﷺ اللَّوْمِنِ اللَّحْوِجِ فِي اللَّانْيَا، كَمَا يَعْتَذِرُ الأَّخُ إِلَى أَخِيه، فَيَقُولُ: وعِزَّتِي وجَلَالِي، مَا أَحْوَجْتُكَ فِي اللَّوْمِنِ اللَّحْوِجِ فِي اللَّوْنَيَا، كَمَا يَعْتَذِرُ الأَّخُ إِلَى أَخِيه، فَيَقُولُ: وعِزَّتِي وجَلَالِي، مَا أَحْوَجْتُكَ فِي اللَّانْيَا مِنْ هَوَانٍ كَانَ بِكَ عَلَيَّ، فَارْفَعْ هَذَا السَّجْفَ فَانْظُرْ إِلَى مَا عَوَّضْتُكَ مِنَ الدُّنْيَا.

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق للشيخ الطبرسي ص ٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) كنز العمَّال للمتَّقي الهندي ١٥: ٧٧٦/ ح ٤٣٠٥٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي الشيخ الكليني ج ٢ ص ٢٥٥ باب شدة ابتلاء المؤمن ح١٥.

<sup>(</sup>٤) الكافي الشيخ الكليني ج ٣ ص ٢١٨ - ٢١٩ بَابُ الْصِيبَةِ بِالوَلَدِ ح٤.

# قَالَ: فَيَرْفَعُ فَيَقُولُ: مَا ضَرَّنِي مَا مَنَعْتَنِي مَعَ مَا عَوَّضْتَنِي.(١)

٥ / إذا دعا العبد ولم يستجب الله تعالى له، فإنه سيعوضه بدلاً منه تعويضاً عظيماً، فعن الإمام زين العابدين (المؤمن من دعائه على ثلاث: إمّا أن يُدّخر له، وإمّا أن يُعجّل له، وإمّا أن يُدفَع عنه بلاء يريد أن يصيبه (٢).

بل عن أبي عبد الله عن أبي عبدي، دعوتني أخّروا إجابته، شوقاً إلى صوته ودعائه، فإذا كان يوم القيامة قال الله على: عبدي، دعوتني فأخّرت إجابتك وثوابك فأخّرت إجابتك وثوابك كذا وكذا وكذا فأخّرت إجابتك وثوابك كذا وكذا وكذا فأخّرت إجابتك وثوابك كذا وكذا»، قال: «فيتمنّى المؤمن أنّه لم يستجب له دعوة في الدنيا ممّا يرى من حسن الثواب»(۳).

#### والخلاصة:

إن الله تعالى شاء أن يعوض الإنسان على أعمال الخير رغم عدم استحقاقه التعويض على الله تعالى، كل ذلك رحمة من الله تعالى ومنة على عباده...

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٢ ص ٢٦٤ بَابُ فَضْل فُقَرَاءِ المُسْلِمِين ح١٨.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول لابن شعبة الحرّاني: ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ٢: ٤٩٠ و ٤٩١ باب من أبطأت عليه الإجابة/ ح ٩.

#### اختلاف درجات التعويض

إن التعويض الإلهي يختلف من فرد لآخر تبعاً لدرجة الإخلاص ولكيفية العمل وكمِّه والآثار المترتبة عليه على مستوى الفرد والمجتمع...

ولذلك نجد أن التعويض الإلهي اختلفت درجاته:

فقد يكون التعويض دنيوياً: كما قال تعالى: ﴿فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنا آتِنا فِي الدُّنيا وَما لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ﴾(١)

وقد روي عن النبي الأعظم على: «ما أحسن محسن من مسلم ولا كافر الا أثابه الله تعالى. قيل ما إثابة الكافر؟ قال: إن كان قد وصل رحماً، أو تصدق بصدقة، أو عمل حسنة، اثابه الله تعالى المال والولد والصحة، وأشباه ذلك. قيل وما إثابته في الآخرة؟ قال عذاب دون العذاب، وقرأ ﴿أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ العَذاب﴾ (٢٠)». (٣)

وروي عن رسول الله ﷺ: «...وأما الكافر فيعطيه حسناته في الدنيا حتى إذا أفضى إلى الآخرة لم يكن له بها حسنة يعطى بها خيراً». (٤)

وهذا ما ربها نجده عند كثير من الناس الذين يعملون لأجل الحصول على الأوسمة والسمعة والصيت الذائع، لأعمال خيرة يقومون بها، ولكنهم في يوم القيامة يكونون

<sup>(</sup>١) البقرة ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) غافر ٤٦.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال للمتقى الهندى ج٢ ص ٣٩ ح ٣٠٣٨.

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد ج٣ ص ١٢٣.

مفلسين، وذلك كمن يعمل الأعمال العظيمة من دون إخلاص أو من دون موالاة لأمير المؤمنين، وقد ورد عن عباد بن زياد قال: قال لي أبو عبد الله الله عباد، ما على ملة إبراهيم أحد غيركم، وما يقبل الله الا منكم، ولا يغفر الذنوب الالكم».(١)

وعن الحارث بن المغيرة، قال: كنت عند أبي عبد الله على جالساً، فدخل عليه داخل فقال: «يا بن رسول الله ما أكثر الحاج العام؟! فقال: ان شاؤوا فليكثروا، وإن شاؤوا فليقلّوا، والله ما يقبل الله إلا منكم، ولا يغفر إلا لكم». (٢)

وعَنْ مُعَاذِ بْنِ كَثِيرٍ قَالَ: نَظَرْتُ إِلَى المَوْقِفِ والنَّاسُ فِيه كَثِيرٌ، فَدَنَوْتُ إِلَى أَبِي عَبْدِ الله فَ فَقُلْتُ لَه: «إِنَّ أَهْلَ المَوْقِفِ لَكَثِيرٌ، قَالَ: فَصَرَفَ بِبَصَرِه فَأَدَارَه فِيهِمْ ثُمَّ قَالَ ﴿ الله فَا الْحَجُّ إِلَّا لَكُمْ، لَا والله مَا الْحَجُّ إِلَّا لَكُمْ، لَا والله مَا الْحَجُّ إِلَّا لَكُمْ، لَا والله مَا يَتَقَبَّلُ اللهُ إِلَّا مِنْكُمْ» (٣)

وعن رسول الله عَلَيْةِ: «ان المرائي ينادي يوم القيامة: يا فاجر، يا غادر، يا مرائي، ضلّ عملك وبطل أجرك، اذهب فخذ أجرك ممن كنت تعمل له». (٤)

وقد يكون التعويض أخروياً: كما هو حال أكثر الأعمال الصالحة للمرء، وكما لو ظُلم أحدٌ ولم يأخذ حقه ممن ظلمه إلى أن مات الظالم أو المظلوم.

وقد يكون التعويض دنيوياً وأخروياً: كمن يعمل أعمالاً حسنة، ويشاء الله تعالى أن يعجل له ثوابه في الدنيا ويدّخر له الثواب العظيم إلى الآخرة، كما ورد ذلك في حق النبي إبراهيم (على نبينا وآله وعليه السلام)، قال تعالى ﴿وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ إِبْراهِيمَ إِلَّا مَنْ

<sup>(</sup>١) المحاسن أحمد بن محمد بن خالد البرقي ج ١ ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) المحاسن أحمد بن محمد بن خالد البرقى ج ١ ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي الشيخ الكليني ج ٨ ص ٢٣٧ -٣١٨.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل الميرزا النوري ج ١ ص ١٠٧ ومنية المريد للشهيد الثاني ص ٣١٨.

سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ اصْطَفَيْناهُ فِي الدُّنْيا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ﴾. (١)

وقال تعالى ﴿إِنَّ إِبْراهِيمَ كَانَ أُمَّةً قانِتاً لله حَنِيفاً وَلَمْ يَكُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ. شاكِراً لِأَنْعُمِهِ اجْتَباهُ وَهَداهُ إِلى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ. وَآتَيْناهُ فِي الدُّنيا حَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لِمَن الصَّالِينَ ﴾(٢)

وقال تعالى ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَالكِتَابَ وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الآخِرَةِ لِمَنَ الصَّالِحِينَ﴾ (٣)

وقد نصت الكثير من الروايات على هذا التعويض الذي يترتب على بعض الأعمال الصالحة، كصلة الرحم، وبر الوالدين.

"علىٰ أنَّ الأخبار عن الأئمَّة الأطهار الله مستفيضة بأنَّ من الأعمال ما يوجب الثواب في الدنيا والآخرة، فمن ذلك ما رواه ثقة الإسلام في الكافي بسنده عن أبي جعفر الله قال: "صلة الأرحام تُزكّي الأعمال، وتُنمّي الأموال، وتدفع البلوى، وتُيسِّر الحساب، وتُنسئ في الأجل»(١٠).

وعنه على الله على عنه على الله على الل

وبسند صحيح عن أبي عبد الله الله قال: «من أغاث أخاه المؤمن اللهفان اللهثان عند جهده، فنفَّس كربته، وأعانه على نجاح حاجته، كتب الله على له بذلك ثنتين وسبعين رحمة من الله، يعجل له منها واحدة يُصلِح بها أمر معيشته، ويدَّخر له إحدى وسبعين

<sup>(</sup>١) البقرة ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) النحل ١٢٠ - ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت ٢٦.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٢: ١٥٠/ باب صلة الرحم/ ح٤.

<sup>(</sup>٥) الكافي ٢: ١٥٢/ باب صلة الرحم/ ح ١٥.

رحمة لأفزاع يوم القيامة وأهواله»(١١)...»(٢).

عن أبي جعفر في قوله: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى وَزِيادَةٌ﴾: «فأمَّا الحسنىٰ فالجنَّة، وأمَّا الزيادة فالدنيا، ما أعطاهم الله في الدنيا لم يحاسبهم به في الآخرة، ويجمع لهم ثواب الدنيا والآخرة، يقول الله: ﴿وَلا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ قَتَرٌ وَلا ذِلَّةٌ أُولِئِكَ أَصْحابُ الجَنَّةِ هُمْ فِيها خالِدُونَ ﴾ [يونس: ٢٦]»(٣).

و «في أمالي الصدوق عن الصادق في قوله في قوله الله والمنه أَوَنِي الدُّنْيا حَسَنةً وَفِي الآخرة، الآخرة حَسَنةً وَقِنا عَذابَ النَّارِ [البقرة: ٢٠١]، قال: «رضوان الله والجنَّة في الآخرة، والسعة في الرزق والمعاش، وحسن الخُلُق في الدنيا»(٤٠).

وفي النبوي: «الحسنة في الدنيا الصحَّة والعافية، وفي الآخرة المغفرة والرحمة (٥٠)» (٢٠).

وهذا الأخير هو ما حصل للإمام الحسين، فقد عوضه الله تعالى تعويضات في الدنيا وتعويضات في الآخرة، وهو ما سنعرفه من ثنايا البحث إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) الكافي ٢: ١٩٩/ باب تفريج كرب المؤمن/ ح ١.

<sup>(</sup>٢) رياض السالكين للمدنى الشيرازي ٤: ٢٧١ و٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمّي ١: ٣١١، عنه بحار الأنوار ٧: ٢٦٠/ ح ٦.

<sup>(</sup>٤) معاني الأخبار: ١٧٤ و١٧٥/ باب معنىٰ حسنة الدنيا وحسنة الآخرة/ ح١، ولم نجده في أماليه.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار ٧٨: ١٧٤.

<sup>(</sup>٦) مستدرك سفينة البحار للنهازي ٢: ٢٩٠ و ٢٩١.

#### التعويضات الإلهية للإمام الحسين عليه السلام

عندما نطالع الروايات الشريفة، نجد أنها ذكرت العديد من التعويضات الإلهية التي منّ الله تعالى بها على الإمام الحسين عندما استجاب لأمر الله تعالى وجاهر بالجهاد، ومن تلك الروايات الشريفة ما ورد عن محمد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر وجعفر بن محمد عليه يقولان: «إن الله (تعالى) عوض الحسين من قتله أن جعل الإمامة في ذريته، والشفاء في تربته، وإجابة الدعا عند قبره، ولا تعد أيام زائريه جائياً وراجعاً من عمره.

وعنه (إنَّ أوَّل من يكرُّ في الرجعة الحسين بن عليٍّ الله ، ويمكث في الأرض أربعين سنة حتَّىٰ يسقط حاجباه على عينيه (٣).

وعن أبي عبد الله على قال: إن الذي يلي حساب الناس قبل يوم القيامة الحسين بن

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الطوسي ص ٣١٧ ح ٦٤٤ / ٩١.

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليمان الحليّ: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليان الحليّ: ١٨.

# على الله الله على القيامة فإنها هو بعث إلى الجنة أو بعث إلى النار .(١)

وعن أبي الجارود، عن أبي جعفر، قال: «كان النبي في بيت أم سلمة ها فقال لها: لا يدخل على أحد. فجاء الحسين وهو طفل، فها ملكت معه شيئاً حتى دخل على النبي في النبي النبي في النبي النبي في النبي في النبي النبي في النبي النبي النبي النبي النبي النبي الن

والملاحظ في هذه التعويضات أنه يمكن تقسيمها بنوعين من التقسيم:

# التقسيم الأول: بلحاظ وقت التعويض:

وهنا نجد التعويضات ثلاثة أنواع:

النوع الأول: ما تحصل في الدنيا، وقبل ظهور المهدي وهي: كون الأئمة من ذريته هن، وإجابة الدعاء عند قبره، والشفاء في تربته، وعدم احتساب أيام زائريه من أعهارهم.

النوع الثاني: ما يحصل عند ظهور الإمام المهدي الله وهي: رجعته على النوع الثاني: ما يحصل عند ظهور الإمام المهدي المعامة.

<sup>(</sup>١) مختصر البصائر الحسن بن سليمان الحلي ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) الأمالي الشيخ الصدوق ص ٢٠٣ - ٢١٩ / ٣.

النوع الثالث: ما يكون في الآخرة، وهو: أن له على درجة لا ينالها أحد من المخلوقين، وأن شيعته لهم الشفاعة المقبولة، وأن لهم طوبي، وأنهم هم الفائزون.

#### التقسيم الثاني: بلحاظ من يكون له التعويض.

وهنا نجد نوعين من التعويضات:

النوع الأول: ما يكون للإمام الحسين في نفسه، وهو أن له درجة في الجنة لا تكون لأحد من المخلوقين، لم يكن لينالها إلا بالشهادة.

النوع الثاني: ما تُنال بالحسين عبرت رواية محمد بن مسلم (١)، وهي بقية التعويضات المتقدمة.

وسيكون ترتيب ذكرها على النحو التالي:

العوض الأول: الإمامة في ذريته.

وبضمنه نذكر أن الإمام المهدي الله على التصريح بذلك. نستفيده من تركيز الروايات على التصريح بذلك.

العوض الثاني: الشفاء في تربته.

العوض الثالث: إجابة الدعاء عند قره.

العوض الرابع: لا تعد أيام زائريه جائياً وراجعاً من عمره.

العوض الخامس: رجعة الإمام الحسين .

وبضمنه نذكر: حساب الإمام الحسين ك للناس قبل يوم القيامة

<sup>(</sup>١) حيث عبرت الرواية: قال محمد بن مسلم: فقلت لأبي عبد الله عنه: هذا الجلال ينال بالحسين الله في نفسه؟ قال: إن الله (تعالى) ألحقه بالنبي على فكان معه في درجته ومنزلته.

العوض السادس: شفاعة شيعة الإمام الحسين ١٠٠٠.

العوض السابع: طوبي لمن كان من أولياء الإمام الحسين الله

العوض الثامن: درجة الإمام الحسين في الجنة.

### العوض الأول: الإمامة في ذريته.

حسب حديث الإمام الباقر والصادق الله تعالى وتعويضاً للإمام الحسين الله من قتله فقد جعل الأئمة من ولده دون ولد الإمام الحسن، وهو ما أكدته الروايات الشريفة من أن الأئمة التسعة هم من أولاد الحسين السين الله المستنافية المستنافية المستنافية المستنافية المستنافية السينافية المستنافية المستن

ومن ذلك ما روي عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال: «لما ولدت فاطمة الله الله الله الله قد أخبرني أن الحسين الله الله الله قد أخبرني أن الله على الأئمة من ولده...»(١)

وعن علي بن رئاب قال: قال أبو عبد الله عند الله عند الله على بالحسين قال له الله على الله عنه الله عنه الله على الله على

وهذه المسألة صارت محلاً للتساؤل وربها الإشكال من المخالفين، فلهاذا صار الأئمة من ولد الحسين دون الحسن الحسن المؤلمة من ولد الحسين دون الحسن عمراً منه؟

وهل هذا يعني إضافة خصوصية للحسين ما كان الحسن ليحوز عليها؟ طبعاً هذه المسألة ليست وليدة اليوم، وإنها أثيرت حتى في زمن الأئمة

<sup>(</sup>١) كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق ص ١٥ ٤ ب٤٠ ح ٦

<sup>(</sup>٢) كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق ص ٤١٦ ب٠٤ ح ٨

أجاب عنهه الأئمة على وكفونا المؤنة بحمد الله، وهنا نقطتان:

# النقطة الأولى: الإمامة اختيار إلهي.

إن من أهم ما يعتقد به أتباع مذهب أهل البيت هو أن مسألة اختيار الإمام هي كمسألة اختيار البشري فيها، هي كمسألة اختيار النبي، لا بد أن تكون باختيار إلهي، ولا دخل للاختيار البشري فيها، ذلك لأن الله تعالى هو المطلع على حقائق الأمور وهو الذي يعلم بالأصلح والأكفأ لمثل هذه المهام... فكان من المنطقي جداً أن يكون اختيار أفراد معينين للقيام بمسؤولية النبوة أو الإمامة خاصاً بالله تعالى دون غيره من البشر، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلا مُؤْمِنَة إِذَا قَضَىٰ اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الجِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُبِيناً ﴾. (١)

وهذه المسألة هي أس الخلاف بيننا وبين العامة الذين طرحوا عدة طرق لاختيار الإمام، كالشورى واختيار أهل الحل والعقد والاستيلاء بالقوة وما شابه...

ومعه، فالسؤال المطروح هو أنه لماذا كان الأئمة من ذرية الإمام الحسين دون الإمام الحسن الله المسابقة الله المسابقة الله المسابقة الله المسابقة الله المسابقة الله المسابقة المس

وفي الحقيقة، فإن هذا الجواب يعتمد على أصل الإيمان بحكمة الله تبارك وتعالى،

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٣٦.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع الشيخ الصدوق ج ١ ص ٢٠٨..

والتي تعني أنه جل وعلا يضع الشيء في موضعه المناسب، وما دام كذلك فلا داعي للسؤال عن الحكمة، وإن لم نعلم بها، فإن عدم العلم بالحكمة لا ينفيها كما تقدم.

على أن الاعتقاد بفكرة التنصيب الإلهي للإمام، هو ما يورث الاطمئنان والوثوق والركون للإمام وإن كان صبياً، ولقد حفظ لنا التاريخ نهاذج من التسليم المطلق للمعصوم وأمره، أمثال علي بن جعفر، فعن محمّد بن الحسن بن عيّار، قال: كنت عند عليّ بن جعفر بن محمّد جالساً بالمدينة - وكنت أقمت عنده سنتين، أكتب عنه ما سمع من أخيه، يعني أبا الحسن من أخيه، يعني أبا الحسن من أخيه أبو جعفر محمّد بن عليّ الرضا المسجد مسجد الرسول من من أخيه، وقتب عليّ بن جعفر بلا حذاء ولا رداء، فقبّل يده وعظّمه، فقال له أبو جعفر من الله المسلم وأنت عمّ، اجلس رحمك الله»، فقال: يا سيّدي، كيف أجلس وأنت قائم؟! فليّ رجع عليُّ بن جعفر إلى مجلسه جعل أصحابه يُوبِّخونه ويقولون: أنت عمّ أبيه وأنت تفعل به هذا الفعل؟! فقال: اسكتوا، إذا كان الله الله المعلى المعلى الله على الله عبد أنا له عبد (۱).

وعلى نفس المنوال ما روي عن ابن نوح: وسمعت جماعة من أصحابنا بمصر يذكرون أنَّ أبا سهل النوبختي شُئِلَ، فقيل له: كيف صار هذا الأمر إلى الشيخ أبي القاسم الحسين بن روح دونك؟ فقال: هم أعلم وما اختاروه، ولكن أنا رجل ألقي الخصوم وأُناظرهم، ولو علمت بمكانه كما علم أبو القاسم وضغطتني الحجَّة (على مكانه) لعلي كنت أدلُّ على مكانه، وأبو القاسم فلو كانت الحجَّة تحت ذيله وقُرِّض

بالمقاريض ما كشف الذيل عنه – أو كما قال  $-^{(1)}$ .

# النقطة الثانية: تراكم الخصوصيات لا يلازم الأفضلية دوماً.

إن كون الأئمة من ذرية الإمام الحسين دون الحسن هو وإن كان يمثل خصوصية للإمام الحسين، إلا أن ذلك لا يعني أنها تجعله أفضل من الإمام الحسن، بل يبقى في اعتقادنا أن الإمام الحسن أفضل من الإمام الحسين الحسن عاصة بالإمامين الحسنين وإنها هي قد جرت في بعض الأنبياء السابقين... وهذا ما ذكره الأئمة المشالة السابقين... وهذا ما ذكره الأئمة المشالة السابقين...

عن هشام بن سالم قال: قلت للصادق جعفر بن محمد الحسن أفضل أم الحسين؟ فقال: «الحسن أفضل من الحسين». [قال:] قلت: فكيف صارت الإمامة من بعد الحسين في عقبه دون ولد الحسن؟ فقال: «إن الله تبارك وتعالى أحب أن يجعل سنة موسى وهارون جارية في الحسن والحسين ألا ترى أنها كانا شريكين في النبوة كما كان الحسن والحسين شريكين في الإمامة وإن الله جعل النبوة في ولد هارون ولم يجعلها في ولد موسى وإن كان موسى أفضل من هارون الله قلت: فهل يكون إمامان في وقت واحد؟ قال: لا إلا أن يكون أحدهما صامتا مأموما لصاحبه، والآخر ناطقا إماما لصاحبه، فأما أن يكونا إمامين ناطقين في وقت واحد فلا».

<sup>(</sup>١) الغيبة للشيخ الطوسي (ص ٣٩١/ ح ٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق ص ٤١٦ و ٤١٧ ب ٤٠ ح٩.

#### بين الإمام الحسين والإمام المهدي على اللها المعام الحسين والإمام المعام الحسين والإمام المهدي على المام المعام الم

من الروايات التي بينت ما عوضه الله تعالى للإمام الحسين هو ما روي أنه قال رسول الله على لأم سلمة في حق الإمام الحسين أن له درجة لا ينالها أحد من المخلوقين، وأن له شيعة يشفعون فيشفعون، وأن المهدي من ولده، فطوبي لمن كان من أولياء الحسين، وشيعته هم والله الفائزون يوم القيامة..».(١)

وقد يُتساءل فيُقال:

إن الروايات أكدت أن الأئمة التسعة كلهم من ذرية الإمام الحسين فلهاذا أكدت الرواية على أن المهدى من ولده؟

في مقام الجواب سنتحدث في جهتين:

### الجهة الأولى: انتساب الإمام المهدي الله الإمام الحسين على الإمام الحسين

من المسلّم به والواضح أن الإمام المهدي الله عن ذرية الإمام الحسين، ولكن ذهب الشاذ النادر من العامة إلى أن المهدي هو من ذرية الإمام الحسن.

وفي الحقيقة، فإن الثابت بروايات الفريقين هو أن المهدي من سلالة الإمام الحسين، وإن كانت هنالك روايات ضعيفة غير معتمدة لدى أهل السنة تذكر بأنه من سلالة الإمام الحسن، وهذا:

٢/ وإمّا هو من خطأ النُسّاخ، فإن الفرق ضعيف بين الحسن والحسين خصوصاً

<sup>(</sup>١) الأمالي الشيخ الصدوق ص ٢٠٣ - ٢١٩ / ٣.

قبل اختراع التنقيط على الحروف.

٣/ ويمكن أيضاً معالجة الرواية باعتبار: أن الإمام الحسن المجتبى هو أحد آباء وأجداد الإمام المهدي من ناحية الأُم، وذلك أنّ أُمّ الإمام الباقر علوية من نسل الإمام الحسن المجتبى هو وكانت ذات منزلة الإمام الحسن المجتبى هو وي السيدة فاطمة ابنة الإمام الحسن وكانت ذات منزلة رفيعة، فقد روي عَنْ أَبِي الصَّبَّاحِ عَنْ أَبِي جَعْفَر هَ قَالَ: «كَانَتْ أُمِّي قَاعِدَةً عِنْدَ جِدَارٍ، فَتَصَدَّعَ الجُدَارُ، وسَمِعْنَا هَدَّةً شَدِيدَةً فَقَالَتْ بِيَدِهَا: لَا وحَقِّ المُصْطَفَى مَا أَذِنَ الله لَكَ في السُّقُوطِ، فَبَقِي مُعَلَّقاً فِي الجَوِّ حَتَّى جَازَتْه، فَتَصَدَّقَ أَبِي عَنْها بِهائة دِينَارٍ».

قَالَ أَبُو الصَّبَّاحِ: وذَكَرَ أَبُو عَبْدِ الله عَجْدَته أُمَّ أَبِيه يَوْماً فَقَالَ: «كَانَتْ صِدِّيقَةً، لَمْ تُدْرَكُ فِي آلِ الحَسَنِ امْرَأَةٌ مِثْلُهَا». (١)

فلأجل تأكيد هذه الحقيقة، نجد أن الرسول الأعظم على بين أن مما عوضه الله تبارك وتعالى للإمام الحسين عن قتله هو أن المهدي من ولده.

# الجهة الثانية: من أوجه الشبه بين الإمام الحسين والإمام المهدي اللها الجهة

ولعل التأكيد على ذلك لأجل وجود العديد من أوجه الشبه بين الإمامين الحسين والمهدي اللهدي العلاقة التفاعلية بين حركتيها، وسنقتصر على بيان وجه واحد هنا، يتعلق بمسألة تعامل الإمام الحسين والإمام المهدي مع الواقع والحياة، وما يترتب عليه من ضرورة قيام الناس بمهمة متابعتهم ومشايعتهم، وسيتبين: أن نصرة أبي عبد الله على المنتظرين القيام بالمسؤولية، وهي نفسها ما يلزم على المنتظرين القيام به تجاه الإمام المهدي .

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ٤٦٩ بَابُ مَوْلِدِ أَبِي جَعْفَرٍ مَحُمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ﷺ / ح١.

#### دور الدين في الحياة.

تختلف نظرة الناس في دور الدين في الحياة، وعلى أساس اختلاف هذه النظرة اختلفت طريقة التعاطي معه، إفراطاً وتفريطاً واعتدالاً، والذي يمكن رصده هنا هو ثلاثة توجهات:

# التوجه الأول: قطع علاقة الدين بالحياة.

بمعنى أنه وُجد على أرض الواقع من يتعامل مع الدين على أنه مجرد نظريات لا علاقة لها بالحياة، فاعتبروا الدين:

١/ مجرد طقوس تؤدى في مكان معين وفي زمان معين، ولا وجود له خارج ظرفه الزمكاني ذاك.

٢/ مجرد علاقة خاصة بين العبد وربه، فلا يجوز والحال هذي تنزيل الدين إلى تعامل الفرد مع الإنسان، فالتعامل مع الإنسان يكون وفق القانون البشري البحت، ووفق ما يتصالح عليه الناس، ولو كان هو الربا أو الاستعمار أو استنزاف طاقات الآخر.

٣/ أن الدين عبارة عن علاقة غيبية بحتة، بحيث لا يكون المرء متديناً إلا إذا قطع جميع علاقاته بالبدن، واللذائذ المادية، فالدين هي الرهبنة.

وكل هذه الصور وأمثالها تسعى إلى قطع علاقة الدين بالحياة، وأن الحياة لا بد أن تسير بعيداً عن نظريات الدين.

# التوجه الثاني: أن الدين بديل عن إرادة الإنسان.

وأن الله تعالى يقوم بكل شيء بدلاً عن الإنسان.

يظهر من بعض التصرفات والأقوال التي تصدر من هنا وهناك، أن البعض يتصور

أن الدين -وحتى يكون ديناً حقاً، وكاشفاً عن ارتباط مباشر بالسهاء - فإنه لا بد أن يقوم بكل ما يريده الإنسان، وبطريقة (كن فيكون)، بحيث يتصور أن الدين لو لم يوفر له ما يرغب به، فهذا كاشف عن كونه مزيفاً، أو على الأقل هو دين لا يفي بمتطلبات الحياة.

يتجلى هذا التوجه عندما ننظر مريضاً قد يئس الأطباء من علاجه، فيقول: أين الله؟ لماذا لا يعالجني وقد عجز الأطباء عني؟

وهكذا عندما نسمع أن يزيد أمر برمي الكعبة بالمنجنيق، فانهدمت، وأُحرقت بعض كسوتها(١)، فيأتي أحدهم ويقول: أين الله تعالى ليدافع عن الكعبة؟

أو عندما يعق الولد أباه أو أمه، فيرفع أحدهما يديه إلى السماء طالباً من الله تعالى تنفيذ أمره وبسرعة فائقة ليهلك ولده عاجلاً غير آجل! فإن لم تحصل الإجابة، عتب على السماء وأنها لم تقف إلى جانبه ضد ولده العاق!

وهكذا لو حصل مرض ما، وعجر البشر عن وجود علاج له، قد يعترض البعض فيقول: أين الخالق عنا ليتركنا نواجه المرض لوحدنا، لم لا يقف معنا في محنتنا؟!

أو عندما نجد شاباً فقيراً، وعندما نطلب منه أن يخرج للعمل، فيقول: أنا لا أخرج حتى يرزقني الله تبارك وتعالى أن يرمي له الأموال ويتوسل له بأن يتفضل عليه بقبولها!

في الحقيقة، أن كل هذه التساؤلات ناشئة من تصور أن الدين والسياء لا بد أن يكون طوع أمر البشر، وأن عليه أن يستجيب لأي طلب يريده الإنسان.

ولا ريب في بطلان هذا التصور، ويكفينا الواقع شاهداً على ذلك، فالدين لم يتدخل بطريقة المعجزة في عامة مفردات الحياة.

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان للسيد الطباطبائي ج٣ ص ٣٥٩.

وهو تبرير لكسل البعض وتعاجزهم عن خوض لجج الحياة.

وقد أشارت بعض النصوص الدينية إلى بطلان هذه النظرة تجاه الدين.

فقد روي عَنِ الوَلِيدِ بْنِ صَبِيحٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﴿ قَالَ: صَحِبْتُه بَيْنَ مَكَّةَ والمَدِينَةِ، فَجَاءَ سَائِلٌ فَأَمَرَ أَنْ يُعْطَى، ثُمَّ جَاءَ آخَرُ فَأَمَرَ أَنْ يُعْطَى، ثُمَّ جَاءَ آخَرُ فَأَمَرَ أَنْ يُعْطَى، ثُمَّ التَفَتَ إِلَيْنَا فَقَالَ: أَمَا إِنَّ عِنْدَنَا مَا ثُمَّ جَاءَ الرَّابِعُ فَقَالَ أَبُو عَبْدِ الله ﴿ يُشْبِعُكَ الله . ثُمَّ التَفَتَ إِلَيْنَا فَقَالَ: أَمَا إِنَّ عِنْدَنَا مَا ثُعْطِيه، ولَكِنْ أَخْشَى أَنْ نَكُونَ كَأَحَدِ الثَّلاثَةِ الَّذِينَ لَا يُسْتَجَابُ لُهُمْ دَعْوَةٌ: رَجُلٌ أَعْطَاه الله مَالاً فَأَنْفَقه فِي غَيْرِ حَقِّه، ثُمَّ قَالَ: اللَّهُمَّ ارْزُقْنِي فَلَا يُسْتَجَابُ لَه. ورَجُلٌ يَدْعُو عَلَى الله مَالاً فَأَنْ يُرِيحَه مِنْهَا، وقَدْ جَعَلَ الله عَزَّ وجَلَّ أَمْرَهَا إِلَيْه. ورَجُلٌ يَدْعُو عَلَى جَارِه، وقَدْ جَعَلَ الله عَزَّ وجَلَّ الله عَزَّ وجَلَّ الله عَزَّ وجَلَّ الله عَزَّ وجَلَّ الله عَزَّ وجَلَ الله عَزَّ وَكُلُ يَدْعُو عَلَى جَارِه، وقَدْ جَعَلَ الله عَزَّ وجَلَّ لَهُ الله عَزَّ وجَلَّ الله عَزَّ وجَلَّ الله عَزَّ وجَلَ لَه السَّبِيلَ إِلَى أَنْ يَتَحَوَّلَ عَنْ جِوَارِه ويَبِيعَ دَارَه. (۱).

وعن الإمام الصادق (أربعة لا يُستجاب لهم دعوة: رجل جالس في بيته يقول: اللهم ارزقني، فيقال له: ألم آمرك بالطلب؟! ورجل كانت له امرأة فدعا عليها، فيقال له: ألم أجعل أمرها إليك؟! ورجل كان له مال فأفسده فيقول: اللهم ارزقني، فيقال له: ألم آمرك بالاقتصاد؟! ألم آمرك بالإصلاح؟! ثم قال: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَم يُسْرِفُوا وَلَم الله مَالُ فأدانه بغير بيّنة، فيقال له: ألم آمرك بالشهادة؟!»(٣).

وروي عَنْ عَلِيٍّ بْنِ عَبْدِ العَزِيزِ قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ الله ﷺ: مَا فَعَلَ عُمَرُ بْنُ مُسْلِمٍ؟ قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَقْبَلَ عَلَى العِبَادَةِ وتَرَكَ التِّجَارَةَ! فَقَالَ: وَيْحُه، أَمَا عَلِمَ أَنَّ تَارِكَ قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، أَقْبَلَ عَلَى العِبَادَةِ وتَرَكَ التِّجَارَةَ! فَقَالَ: وَيْحُه، أَمَا عَلِمَ أَنَّ تَارِكَ اللهَ اللهَ اللهِ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) الكافي ٢: ٥١١م/ باب من لا تُستجاب دعوته/ ح٢.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٦٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي ٢: ٥١٠/ باب من لا تُستجاب دعوته/ ح ١.

يَجْعَلْ لَه نَحْرَجاً ويَرْزُونُه مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ ﴾ أَغْلَقُوا الأَبْوَابَ وأَقْبَلُوا عَلَى العِبَادَةِ وَقَالُوا: قَدْ كُفِينَا. فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَّ يَلِلَهُ فَأَرْسَلَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ: مَا حَمَلَكُمْ عَلَى مَا صَنَعْتُمْ؟ قَالُوا: يَا رَسُولَ الله، تُكُفِّلَ لَنَا بِأَرْزَاقِنَا فَأَقْبَلْنَا عَلَى العِبَادَةِ. فَقَالَ: إِنَّه مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ لَمْ يُسْتَجَبْ لَه، عَلَيْكُمْ بِالطَّلَبِ. (۱)

## التوجه الثالث: الأمربين الأمرين.

بمعنى: أن الدين طرح نظريات تشبع الحاجات العامة للبشرية، ولم يتدخل بإرادته التي تسلب إرادة الإنسان في إدارة الحياة، بل ترك الأمر للإنسان ليقوم بما عليه من مسؤولية بإرادته، فيتدخل في مجالات معينة، ويترك المجالات الأخرى لإرادة الإنسان.

وبعبارة أخرى: أن هناك مساحتين:

مساحة الدين: وتتمثل ببيان النظريات التي ترسم لوحة السعادة على الأرض، وتخط الطريق للوصول إلى السعادة في الآخرة.

ومساحة إرادة الإنسان: وتتمثل بالتطبيق التام لنظريات الدين، وهي تقتضي فيها تقتضيه تفعيل إرادة الإنسان في خوض لجج الحياة واستكشاف أسرارها والعمل على ترويض الهائج منها.

فالمرض يستدعى استنفار الطاقات الطبية لاكتشاف العلاج المناسب له.

المشكلة الاجتماعية تقتضي مشاورة ذوي العقول لمعرفة المخرج منها.

الرزق له أبواب لا بد أن يطرقها الفقير كيم ايحصل على شيء من متاع الدنيا.

وهكذا.

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٥ ص ٨٤ باب الرزق من حيث لا يحتسب ح٥.

إن فهم هذه الحقيقة يوفر الجواب التفصيلي عن بعض التساؤلات التي نواجهها في علاقتنا مع الدين، من قبيل:

## أولاً: كيف كفر أو انحرف من كان يرى المعصوم؟

عدم اهتداء بعض الناس ممن عاصروا ظهور المعصوم، فإن تواجد المعصوم لا يعني أنه يجبر الناس على الهداية، وإنها هو يوضح الطريق لهم، على طريقة: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُداهُمْ ﴾. (١)

﴿ وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ لا نَبْتَغِي الجَاهِلِينَ. إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلكِنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالمُهْتَدِينَ ﴾. (٢)

﴿ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِمْ مِنْ شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾. (٣)

﴿ وَٱنْزَلْنا إِلَيْكَ الْكِتابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِلا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتابِ وَمُهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَلا تَتَبِعْ أَهُواءَهُمْ عَمَّا جاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهاجاً وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَعَلْنا مِنْكُمْ أُمَّةً واحِدَةً وَلَكِنْ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْراتِ إِلَى اللهِ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَجَعِعاً فَيُنَبَّنُكُمْ إِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ (١)

<sup>(</sup>١) البقرة ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) القصص ٥٥ و ٥٦.

<sup>(</sup>٣) الأنعام ٥٢.

<sup>(</sup>٤) المائدة ٨٤..

## ثانياً (١): لماذا ينحرف البعض بعد وقوع الصيحة؟

مع قيام الصيحة على الإعجاز، كيف نُفسِّر إغواء إبليس بصيحته بعد تلك الصيحة، والفرض أنَّ صيحة إبليس ليست إعجازية، وقد وصفتها الروايات بأنَّها تصدر من الأرض في إشارة لذلك؟

إنَّ الروايات التي ذكرت قيام الصيحة، ذكرت إلى جنبها أنَّ إبليس سيقوم بصيحة مناوئة ومخالفة للصيحة الجبرائيلية، ممَّا يُؤدِّي إلى انحراف البعض رغم ساعهم الصيحة الإعجازية، فقد ورد عن زرارة بن أعين، قال: سمعت أبا عبد الله عنه يقول: «ينادي منادٍ من السهاء: إنَّ فلاناً هو الأمير، وينادي منادٍ: إنَّ علياً وشيعته هم الفائزون»، قلت: فمن يقاتل المهدي بعد هذا؟ فقال: «إنَّ الشيطان ينادي: إنَّ فلانا وشيعته هم الفائزون – لرجل من بني أُميَّة – ...»(٢)

وعن زرارة بن أعين، قال: قلت لأبي عبد الله على: عجبت أصلحك الله! وإنّى الأعجب من القائم كيف يقاتل مع ما يرون من العجائب، من خسف البيداء بالجيش، ومن النداء الذي يكون من السهاء؟ فقال: «إنَّ الشيطان لا يدعهم حتّى ينادي كها نادى برسول الله عليه يوم العقبة...»(")

ومن هنا، قد يتساءل البعض عن السبب الذي يعدم تأثير إعجاز الصيحة في بعض النفوس؟

<sup>(</sup>٢) الغيبة للنعماني: ٢٧٢ و٢٧٣/ باب ١٤/ ح ٢٨.

<sup>(</sup>٣) الغيبة للنعماني: ٢٧٢ و٢٧٣/ باب ١٤/ ح ٢٩.

الجواب:

إنَّ إعجازها إنَّما هو في صدورها لا في هدايتها، فتبقى الهداية تابعة لإرادة الإنسان نفسه، فهي لا تجبرهم على الهداية، فتبقى هدايتها فرع المعرفة المسبقة، وفرع إرادة الإنسان، وحتَّى مع المعرفة المسبقة، يبقى الإنسان معرَّضاً للضلال، بل وحتَّى الجحود.

وبعبارة أوضح: إنَّ قيام المعجزة لا يجبر الناس على الهداية، فإنَّ الجبر خلاف نظام التشريع، الذي يقوم على أن يكون للإنسان الدور الفعّال والمؤثِّر في عملية الهداية أو الضلال، فالإنسان هو صاحب القرار الأخير، وهو الذي يقوم بأفعال الخير أو الشرِّ، وهو المسؤول الأوَّل والأخير عنها، قال تعالى: ﴿وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا يُعْرَاهُ الْجَزَاءَ الْأَوْفَى ﴾. (١)

فقيام المعجزات لا يعني أكثر من دليل إثباتي على صدق الدعوة، ولا يعني بحالٍ جبر الأفراد وجرّهم لطريق الهداية رغماً عنهم، فقيامها لا يسلب الاختيار، وبالتالي تبقى الخطوة الأخيرة بعد قيامها من شأن الإنسان نفسه، فيمكن تصوّر انحراف البعض رغم صدور الصيحة، تماماً كها انحرف الكثيرون عمَّن عاصروا وعايشوا ورأوا بأُمِّ أعينهم عشرات بل مئات المعجزات تصدر من النبيِّ الأكرم عَيَاها، ولكن قيامها لم يمنعهم من الانحراف، إلى الحدِّ الذي سيُذاد العديد منهم عن الحوض، لما أحدثوه بعد النبيِّ الأكرم عَيَاهاً. (٢)

<sup>(</sup>١) النجم: ٣٩ - ١٤.

<sup>(</sup>٢) في مسند أحمد بن حنبل ٢: ٣٠٠: «ألا ليُذادنَّ رجال منكم عن حوضي كما يُذاد البعير الضال، أُناديهم: ألا هلمَّ، فيقال: إنَّهم بدلّوا بعدك، فأقول سحقاً سحقاً...»، وورد هذا المعنى أيضاً وبألفاظ قريبة جدّاً من هذا اللفظ في العديد من المصادر العاميّة الأُخرى، منها: صحيح مسلم ١: ١٥٠ و ١٥٠؛ سنن ابن ماجة ٢: ١٤٤٠.

## ثالثاً؛ لماذا طالت الغيبة؟

إن الإمام المهدي السبع الطريق الطبيعي في عامة حركته، وهو ما يكشف عن واحد من أسباب طول الغيبة، فإنه لو كان يريد إقامة العدل بطريق المعجزة لفعل ذلك من أول يوم في إمامته، بل لفعله قبله رسول الله على ولكنه يريد إقامة ذلك بالطريق الطبيعي، مما يعني أنه يريد للناس أن يصلوا إلى مرحلة يتحملون معها ما عليهم من مسؤولية مساندة الحق والتضحية من أجله والقيام بها تفرضه عليهم السهاء تجاه ذلك، وهذا بطبيعته يستلزم وقتاً من الغربلة والتمحيص والاختبارات حتى يتميز الخبيث من الطيب، مما يعني أن جزءاً من علة الظهور المقدس ملقاة على عاتق الناس، وهو ما تشير إليه بعض الروايات الشريفة.

روي عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مَنْصُورِ الصَّيْقَلِ عَنْ أَبِيه قَالَ: كُنْتُ أَنَا والحَارِثُ بْنُ الْمُغِيرَةِ وَجَمَاعَةٌ مِنْ أَصْحَابِنَا جُلُوساً وأَبُو عَبْدِ الله ﴿ يَسْمَعُ كَلَامَنَا، فَقَالَ لَنَا: ﴿ فِي أَيِّ شَيْءٍ الله ﴿ يَكُونُ مَا تَمْدُّونَ إِلَيْه أَعْيُنَكُمْ حَتَّى تُغَرْبَلُوا، لَا والله لَا يَكُونُ مَا تَمْدُّونَ إِلَيْه أَعْيُنَكُمْ حَتَّى تُعَرُبَلُوا، لَا والله لَا يَكُونُ مَا تَمْدُّونَ إِلَيْه أَعْيُنَكُمْ حَتَّى تُعَرَّعُونُ مَا تَمْدُّونَ إِلَيْه أَعْيُنَكُمْ حَتَّى يَعُونُ مَا تَمْدُونَ إِلَيْه أَعْيُنَكُمْ إِلَّا بَعْدَ إِيَاسٍ، لَا والله لَا يَكُونُ مَا تَمْدُونَ إِلَيْه أَعْيُنَكُمْ إِلَّا بَعْدَ إِيَاسٍ، لَا والله لَا يَكُونُ مَا تَمْدُونَ مَا يَكُونُ مَا يَكُونُ مَا يَكُونُ مَا يَكُونُ مَا تَمْدُونَ مَا يَكُونَ مَا تَمْدُونَ مَا يَكُونُ مَا يَعْدَلُونَ إِلَيْه أَعْيُنَكُمْ إِلَّا بَعْدَ إِيَاسٍ، لَا والله لَا يَكُونُ مَا تَمْدُونَ مَا يَكُونُ مَا يَعْدُونَ مَا تَمْدُونَ مَا يَكُونُ مَا يَكُونُ مَا يَعْدَلُونَ إِلَيْه أَعْيُنَكُمْ وَتَى يَشْقَى مَنْ يَشْعَدَ مَنْ يَسْعَدَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ومما يدل بوضوح على أن للمجتمع دورًا في ما يتعلق بالظهور، هو أن الروايات دلت على وجود حركات تمهد الأمر للإمام المهدي قبيل الظهور، من قبيل حركة اليهاني والخراساني، والموطئين وما ما شابه، فقد روي عن أبي جعفر أنه قال: «كأني بقوم قد خرجوا بالمشرق يطلبون الحق فلا يعطونه، ثم يطلبونه فلا يعطونه، فإذا رأوا ذلك وضعوا سيوفهم على عواتقهم فيعطون ما سألوه فلا يقبلونه حتى يقوموا ولا

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج١ ص ٣٧٠ و ٣٧١ بَابُ التَّمْحِيصِ والإمْتِحَانِ ح٢.

يدفعونها إلا إلى صاحبكم قتلاهم شهداء أما إني لو أدركت ذلك لاستبقيت نفسي لصاحب هذا الأمر».(١)

### رابعاً: قتل الأنبياء والمعصومين عَقَالَيات.

إننا وإن كنا نؤمن بأن للمعصومين الولاية التكوينية التي تعطيهم نوعاً من القدرة على التصرف في مجريات الكون بإذن الله تبارك وتعالى، ووفق هذه القدرة يمكن للمعصوم أن يتغلب على كل أعدائه بالمعجزة والكرامة من دون أن يجاهد وينصب ويتعب.

إلا أننا وجدنا أن المعصومين قاطبة -الأنبياء والأئمة- كانوا يتعاملون في الحياة وفق النظام الطبيعي العادي، وما كانوا يستعملون المعجزة إلا نادراً، وإلا إذا اقتضت الحكمة ذلك، ولذلك وجدنا أن الأنبياء قُتلوا وشُرّدوا وأوذوا كثيراً... قال تعالى ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنّة وَلَمَا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتْهُمُ البَأْساءُ وَالضَّرَّاءُ وَرُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ اللهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِيبٌ ﴾. (٢)

روي عن أحمد بن سليهان القمّي الكوفي، قال: سمعت أبا عبد الله جعفر بن محمّد على يقول: «إن كان النبيُّ من الأنبياء ليُبتلى بالجوع حتَّىٰ يموت جوعاً، وإن كان النبيُّ من الأنبياء ليُبتلى بالجوع حتَّىٰ يموت عطشاً، وإن كان النبيُّ من الأنبياء ليُبتلىٰ بالعطش حتَّىٰ يموت عطشاً، وإن كان النبيُّ من الأنبياء ليُبتلىٰ بالسقم والأمراض حتَّىٰ بالعراء حتَّىٰ يموت عرياناً، وإن كان النبيُّ من الأنبياء ليأتي قومه فيقوم فيهم، يأمرهم بطاعة الله ويدعوهم الله توحيد الله وما معه مبيت ليلة، فما يتركونه يفرغ من كلامه ولا يستمعون إليه حتَّىٰ

<sup>(</sup>۱) الغيبة للنعماني ص ۲۸۱ و ۲۸۲ ب۱۵ ح ٥٠

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢١٤.

يقتلوه، وإنَّما يبتلي الله تبارك وتعالى عباده على قدر منازلهم عنده»(١).

وعلى هذا الأساس، فإن الإمام الحسين كان يتعامل مع القوم في معركته وفق النظام العادي والطبيعي للعالم، ولذلك قُتل هو وأهل بيته الله والا كان بإمكانه أن يتعامل معهم بالمعجزة ويفنيهم.

نعم، الإمام الحسين ومن باب إلقاء الحجة عليهم، فقد أراهم بعضاً من معجزاته وكراماته كها تذكر النصوص التاريخية، من قبيل:

ما روي من أنه أقبل رجل من معسكر عمر بن سعد، يقال له: مالك بن حوزة على فرس له حتى وقف عند الخندق وجعل ينادي: أبشر يا حسين! فقد تلفحك النار في الدنيا قبل الآخرة. فقال له الإمام الحسين عند «كَذِبْتَ يا عَدُوَّ اللهِ، إِنِّي قادِمٌ عَلى رَبِّ رَحْيم وَشَفيع مُطاع، وَذلِكَ جَدِّي رَسُولُ الله عَلَيْ .

ثمّ قال الإمام الحسين: «مَنْ هذَا الرَّجُلُ؟» فقالوا: هذا مالك بن حوزة. [وفي نقل آخر أنه عبد الله بن حوزة]

فقال الإمام الحسين ( الله مَ الله مَ عُزْهُ إِلَى النّارِ، وَأَذِقْهُ حَرَّها فِي الدُّنيا قَبْلَ مَصيرِهِ إِلَى النّارِ، وَأَذِقْهُ حَرَّها فِي الدُّنيا قَبْلَ مَصيرِهِ إِلَى الأَجْرَةِ! » قال: فلم يكن بأسرع أن شبت به الفرس فألقته في النار، فاحترق.

قال: فخرّ الإمام الحسين الله ساجداً مطيعاً، ثمّ رفع رأسه وقال: يا لهَا مِنْ دَعْوَة ما كانَ أَسْرَعَ إِجابَتَها! قال: ثمّ رفع الحسين صوته ونادى: «اللهُمُّ، إنّا أَهْلُ نَبِيّكَ وَذُرّيّتُهُ وَقَرابَتُهُ، فَاقْصِمْ مَنْ ظَلَمَنا وَغَصَبَنا حَقَّنا، إنّكَ سَميعٌ مُجيبٌ». (٢)

وفي رواية أخرى أنه «أقبل رجل من عسكر عمر بن سعد على فرس له، يقال له:

<sup>(</sup>١) أمالي المفيد: ٣٩/ ح ٦.

<sup>(</sup>٢) الفتوح لأحمد بن اعثم الكوفي ج٥ ص ٩٦ و ٩٧.

ابن أبي جويرية المزني، فلما نظر إلى النار تتقد صفق بيده، ونادى: يا حسين وأصحاب حسين، أبشروا بالنار، فقد تعجلتموها في الدنيا! فقال الحسين نقد: من الرجل؟ فقيل: ابن أبي جويرية المزني. فقال الإمام الحسين نقد: اللهم أذقه عذاب النار في الدنيا. فنفر به فرسه وألقاه في تلك النار فاحترق».

ثم برز من عسكر عمر بن سعد رجل آخر، يقال له: تميم بن حصين الفزاري، فنادى: يا حسين ويا أصحاب حسين، أما ترون إلى ماء الفرات يلوح كأنه بطون الحيات؟ والله لا ذقتم منه قطرة حتى تذوقوا الموت جرعاً. فقال الإمام الحسين من الرجل؟ فقيل: تميم بن حصين. فقال الإمام الحسين الخيل: هذا وأبوه من أهل النار، اللهم اقتل هذا عطشاً في هذا اليوم. قال: فخنقه العطش حتى سقط عن فرسه، فوطأته الخيل بسنابكها فهات.

ثم أقبل رجل آخر من عسكر عمر بن سعد، يقال له محمد بن الأشعث بن قيس الكندي، فقال: يا حسين بن فاطمة، أية حرمة لك من رسول الله ليست لغيرك؟ فتلا الإمام الحسين هذه الآية ﴿إِنَّ الله اصْطَفَىٰ آدَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبْراهِيمَ وَآلَ عِمْرانَ عَلَىٰ الإمام الحسين في هذه الآية ﴿إِنَّ الله سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿(١)، ثم قال: والله إن محمداً لمن آل العالمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُها مِنْ بَعْضٍ وَالله سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿(١)، ثم قال: والله إن محمداً لمن آل العالمِيم، وإن العترة الهادية لمن آل محمد، من الرجل؟ فقيل: محمد بن الأشعث بن قيس الكندي، فرفع الإمام الحسين أرأسه إلى السهاء، فقال: اللهم أر محمد بن الأشعث ذُلاً في هذا اليوم، لا تعزه بعد هذا اليوم أبداً. فعرض له عارض فخرج من العسكر يتبرز، فسلط الله عليه عقرباً فلدغته، فهات بادى العورة. (٢)

ولذلك أيضاً وجدنا أن الإمام الحسين في ضحى بأولاده وأهل

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣٣ و ٣٤.

<sup>(</sup>٢) الأمالي للشيخ الصدوق ص ٢٢١ و ٢٢٢

بيته وأصحابه، وجرى على عائلته ما جرى من بعده، كل ذلك لأن الله يته وأصحابه، وجرى على عائلته ما جرى من بعده، كل ذلك لأن الله الله يسلب إرادة الإنسان، وإنها يفسح المجال له لتفعيلها، والهدف: ﴿لِيَقْضِيَ اللهُ أَمْراً كَانَ مَفْعُولاً لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَحْيىٰ مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ وَإِنَّ اللهَ لَسَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾. (١)

<sup>(</sup>١) الأنفال ٤٢.

#### العوض الثاني: الشفاء في تربته

حتى نصل إلى معنى محصل من هذا التعويض الإلهي للإمام الحسين، نذكر الأمور التالية:

#### الأمر الأول: سنة التغيرفي الحياة.

من السنن التي أجراها الله تعالى في الكون هي سنة عدم الثبات، فالإنسان من اللحظة التي يولد فيها وإلى أن يموت لا يبقى على حال واحدة، بل الحياة متغيرة بأهلها من حال إلى حال، وهذا ما نشاهده بالوجدان، وهو ما حكته لنا الروايات الشريفة بأساليب مختلفة، فمثلاً يقول أمير المؤمنين نشنسن «أُولَسْتُمْ تَرُوْنَ أَهْلَ الدُّنْيَا، يُصْبِحُونَ ويُمْسُونَ عَلَى أَحْوَالٍ شَتَّى، فَمَيِّتٌ يُبْكَى وآخَرُ يُعَزَّى، وصَرِيعٌ مُبْتَلَى وعَائِدٌ يَعُودُ، وآخَرُ بِنَفْسِه يَجُودُ، وطَالِبٌ لِلدُّنْيَا والمَوْتُ يَطْلُبُه، وغَافِلٌ ولَيْسَ بِمَغْفُولٍ عَنْه، وعَلَى أَثُرِ المَاضِي مَا يَمْضِى البَاقِى...».(١)

ولما تكاثر القوم على الإمام الحسين وتقدم إليهم ورأى صفوفهم كالسيل والليل، فخطب فقال: «الحمد لله الذي خلق الدنيا، فجعلها دار فناء وزوال، متصرفة بأهلها حالاً بعد حال، فالمغرور من غرته، والشقي من فتنته، فلا تغرنكم الحياة الدنيا ولا يغرنكم بالله الغرور...».(٢)

ومن تلك السنن التي جعلها الله تعالى في الحياة، والتي تعبر عن تغير مستمر في

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة ج ١ ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) مناقب آل أبي طالب ابن شهر آشوب ج ٣ ص ٢٤٩.

حياة الإنسان هي: سنة الصحة والمرض، فالإنسان ليس دائماً في حالة واحدة منها، فمرة يكون صحيحاً وأخرى يكون عليلاً... وهذه السنة واقعية ولا تحتاج إلى بيان...

إن هذه الحالة من التغير بين الصحة والمرض تشير فيها تشير إليه إلى ضعف الإنسان، وفقره في نفسه، فالإنسان لا يمكنه أن يدفع المرض عن نفسه، خصوصاً مع تنوع الأمراض ومفاجأتها للمرء ووجود أمراض عجز الطب البشري عن علاجها، فعندما يلتفت المرء إلى ذلك عليه أن يعيش حالة من الفزع والخوف، وفي نفس الوقت حالة من الرجاء والاستكانة إلى الله تعالى، وأن يسأله العافية...

إن الله تعالى جعل تمام النعمة في الحياة الدنيا هي في الصحة والأمان، كما أن تمام النعمة في الآخرة في دخول الجنة، وفي نفس الوقت جعل من المرض فرصة للإنسان ليعوضه الله تعالى عنه بأمور، فإن ساعات المرض يذهبن ساعات الخطايا.

<sup>(</sup>١) ثواب الأعمال للصدوق: ١٩٣.

بكى أحدهم فبكاؤه لا إله إلَّا الله إلى أن يأتي عليه سبع سنين، فإذا جاز السبع فبكاؤه استغفار لوالديه إلى أن يأتي على الحدّ، فإذا جاز الحدّ فها أتى من حسنة فلوالديه، وما أتى من سبّئة فلا عليهما»(١).

#### الأمر الثاني: خطورة الأمراض المعنوية.

عادة ما يخاف الإنسان من الأمراض البدنية، ودائماً ما يسأل الله تعالى أن يعافيه منها، وهذا لا ضير فيه، ولكن من المهم أيضاً أن نلتفت إلى أن هناك أمراضاً غير مادية تصيب الإنسان، وهي أشد خطراً وفتكاً بالإنسان، فهناك أمراض تصيب الروح، والقلب، والفكر، والعقل... قال تعالى ﴿فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ ﴾ فالكذب مرض يصيب الروح، وكذا الرياء والعجب والتعصب الأعمى وقول الزور واليمين الغموس وعقوق الوالدين وإدمان النظر إلى الحرام واستهاع الغناء والجبن والكره والنميمة وغيرها كثير.... وهذه الأمراض أخطر بكثير من أمراض البدن، وخطرها يكمن في عدة جهات:

١ | إن المرض البدني عادة ما تكون له آثار ظاهرة للعيان أو ملفتة للنظر... وليس
كذلك أمراض الروح...

٢ / عادة ما يعمل الإنسان على التخلص من مرض بدنه بالسرعة العاجلة؛ لأنه يعتقد أنه مضر بصحته، وأنه إذا أراد العيش الهنيء فعليه أن يتخلص من مرض بدنه، ولكنه عادة ما يغفل عن مرض روحه، لأنه قد لا يراه سيئاً، وقد يبرر لنفسه ما يفعله من خطأ...

٣/ إن المرض البدني مهم صعب، لكن الحصول على طبيب يداويه ممكن، ولكن

<sup>(</sup>١) الكافي للشيخ الكليني (ج ٦/ ص ٥٢ و٥٣/ باب النوادر/ ح ٥).

من الصعب جداً أن نجد طبيباً لأرواحنا في زمن اختلط فيه الحابل بالنابل.

نعم، ينبغي أن لا ننسى أن طبيب النفوس هو النبي الأكرم على فإنه طبيب دوار بطبه قد أتقن مراهمه، وأعطانا علاج الأرواح بأحاديثه وأحاديث أهل البيت.

فقد روي عن الرسول الأكرم على: «إنَّ هذه القلوب تصدأ كما يصدأ الحديد»، قيل: فما جلاؤها؟ قال: «ذكر الله، وتلاوة القرآن»(١).

وعن الإمام الباقر ﷺ: «إنَّ حديثنا يُحيي القلوب»(٢).

وأصل ذلك هو القرآن الكريم، قال تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدىٰ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾. [يونس ٥٧]

الأمر الثالث: الإرادة الإلهية في سببية الشفاء.

في الوقت الذي جعل الله تعالى من سنن الحياة المرض، فإنه تعالى لم يجعل مرضاً إلا جعل له دواء، فعن رسول الله على: «إن الله تعالى لم ينزل داء إلا أنزل له دواء، علمه من علمه، وجهله من جهله، إلا السام وهو الموت». (٥)

وعنه على الله عنه الله تعالى لم ينزل داء إلا وقد أنزل الله له شفاء، إلا السام

<sup>(</sup>١) الدعوات لقطب الدِّين الراوندي (ص ٢٣٧/ ح ٦٦٢).

<sup>(</sup>٢) الدعوات لقطب الدِّين الراوندي (ص ٦٢/ ح ١٥٥).

<sup>(</sup>٣) الرَّين: الدنس والوسخ. (من هامش المصدر).

<sup>(</sup>٤) الكافي للشيخ الكليني (ج ١/ ص ٤١/ باب بذل العلم ح ٨).

<sup>(</sup>٥) كنز العمال للمتقى الهندي ج١٠ ص ٥ ح (٢٨٠٧٩).

# والهرم».(۱)

الملاحظة المهمة هنا هي: أن جعل خاصية الشفاء في شيء مما خلقه الله تعالى هو أمر مختص به تعالى، بمعنى أن الله تعالى هو الذي يجعل الشيء الفلاني علاجاً للمرض الفلاني... وهو أمر تابع لنظام الأسباب والمسببات الذي خلقه الله تبارك وتعالى، والذي لم يكتشف الإنسان كل أسراره إلى الآن.

#### الاستشفاء بتربة الإمام الحسين ﷺ:

ومن هنا، نجد الروايات الشريفة تؤكد على أن الله تعالى جعل لتربة الإمام الحسين وتعويضاً لما قدمه في سبيل الله تعالى، جعل فيها خاصية الشفاء من كل داء، والتي قد يفهم منها أنها علاج لكل الأمراض البدنية والروحية أيضاً..

عن الحسين بن محمد الأزدي، عن أبيه قال: صليت في جامع المدينة وإلى جانبي رجلان على أحدهما ثياب السفر فقال أحدهما لصاحبه: يا فلان أما علمت أن طين قبر الحسين شفاء من كل داء؟ وذلك أنه كان بي وجع الجوف، فتعالجت بكل دواء فلم أجد فيه عافية، وخفت على نفسي وآيست منها، وكانت عندنا امرأة من أهل الكوفة عجوز كبيرة، فدخلت علي وأنا في أشد ما بي من العلة، فقالت لي: يا سالم ما أرى علتك إلا كل يوم زائدة، فقلت لها: نعم، فقالت: فهل لك أن أعالجك فتبرأ بإذن الله ؟ فقلت لها: ما أنا إلى شيء أحوج مني إلى هذا، فسقتني ماء في قدح فسكنت عني العلة وبرئت حتى كأن لم يكن بي علة قط.

فلم كان بعد أشهر دخلت علي العجوز، فقلت لها: بالله عليك يا سلمة - وكان اسمها سلمة - بهاذا داويتني؟ فقالت: بواحدة مما في هذه السبحة، من سبحة كانت

<sup>(</sup>۱) كنز العمال للمتقى الهندي ج١٠ ص ٦ ح ٢٨٠٨٨.

في يدها، فقلت: وما هذه السبحة؟ فقالت: إنها من طين قبر الحسين، فقلت لها: يا رافضية، داويتني بطين قبر الحسين؟ فخرجت من عندي مغضبة ورجعت والله علتي كأشد ما كانت، وأنا أقاسي منها الجهد والبلاء، وقد والله خشيت على نفسي، ثم أذن المؤذن فقاما يصليان وغابا عني. (١)

قال الإمام أبو عبد الله عن الله عن قبر الحسين الشفاء من كل داء، وهو الدواء الأكبر».(٢)

وقال الإمام أبو عبد الله الصادق (طين قبر الحسين فيه شفاء، وإن أخذ على رأس ميل). (٣)

وقال الإمام أبو عبد الله الصادق (من أصابته علة فبدأ بطين قبر الحسين شفاه الله من تلك العلة، إلا أن تكون علة السام». (٤)

### شرط الانتفاع بتربة الإمام الحسين ﷺ:

وإنها ينتفع المريض بطين قبر الإمام الحسين الذا كان مؤمناً مطمئناً بذلك، بالإضافة إلى أن بعض الروايات ذكرت أن هناك أدعية ينبغى قراءتها عند استعمالها.

فقد قال ابن أبي يعفور إلى الإمام الصادق : يأخذ الإنسان من طين قبر الحسين فينتفع به، ويأخذ غيره فلا ينتفع به، فقال الإمام : «لا والله الذي لا إله إلا هو، ما يأخذه أحد وهو يرى أن الله ينفعه به إلا نفعه الله به..».

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الطوسي ص ٣١٩ و ٣٢٠ ح ٦٤٨ / ٩٥.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٤٦٢ باب ٩١ ح [ ٧٠٢ ] ٤.

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٤٦٢ باب ٩١ ح [٧٠٣] ٥

<sup>(</sup>٤) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٤٦٢ باب ٩١ ح [ ٧٠٤ ] ٦

وعن الحارث بن المغيرة النصري، قال: قلت لأبي عبد الله عنه المعلى والأمراض، وما تركت دواء تداويت به فها انتفعت بشيء منه.

فقال لي: أين أنت عن طين قبر الحسين بن علي الفيان فيه شفاء من كل داء، وأمناً من كل خوف، فإذا أخذته فقل هذا الكلام: (اللهم إني أسألك بحق هذه الطينة، وبحق الملك الذي أخذها، وبحق النبي الذي قبضها، وبحق الوصي الذي حلّ فيها، صلّ على محمد وأهل بيته، وافعل بي كذا وكذا)».

قال: ثم قال لي أبو عبد الله الله الله الذي قبضها فهو جبر تيل الله وأراها النبي الله الذي قبضها فهو النبي الله الذي قبضها فهو النبي الله الذي قبضها فهو الحسين الله عمد رسول الله الله وأما الوصي الذي حلّ فيها فهو الحسين والشهداء (رضي الله عنهم)».

قلت: قد عرفت -جعلت فداك- الشفاء من كل داء فكيف الأمن من كل خوف؟ فقال: إذا خفت سلطانا أو غير سلطان فلا تخرجن من منزلك إلا ومعك من طين قبر الحسين هذه فتقول: «اللهم إني أخذته من قبر وليك وابن وليك، فاجعله لي أمناً وحرزاً لما أخاف وما لا أخاف» فإنه قد يرد ما لا يخاف.

قال الحارث بن المغيرة: فأخذت كما أمرني، وقلت ما قال لي فصح جسمي، وكان لي أماناً من كل ما خفت وما لم أخف، كما قال أبو عبد الله ، فما رأيت مع ذلك بحمد الله مكروهاً ولا محذوراً.(١)

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الطوسي ص ٣١٧ و ٣١٨ ح ٩٤٠ / ٩٢.

شيء قدير.(١)

وعن مالك بن عطية، عن أبيه، عن أبي عبد الله ها قال: «إذا أخذت من تربة المظلوم ووضعتها في فيك فقل: (اللهم إني أسألك بحق هذه التربة، وبحق الملك الذي قبضها، والنبي الذي حضنها، والإمام الذي حل فيها، أن تصلي على محمد وآل محمد، وأن تجعل لي فيها شفاء نافعاً، ورزقاً واسعاً، وأماناً من كل خوف وداء)، فإنه إذا قال ذلك وهب الله له العافية وشفاه». (٢)

#### من خصائص تربة الإمام الحسين ﷺ:

إن لتربة الإمام الحسين عدة خصائص ذكرت في الروايات الشريفة والكتب الفقهية، نذكر منها:

## الخصيصة الأولى: أنها أمان في السفر ومن الخوف.

(٢) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص٤٧٧ الباب (٩٤) ما يقول الرجل إذا اكل من تربة قبر الحسين الحسين المحمد بن عصر المحمد بن قولويه ص٤٧٧ المحمد بن عصر الحسين المحمد بن عصر المحمد المحمد

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٤٧٦ الباب (٩٤) ما يقول الرجل إذا اكل من تربة قبر الحسين على - ( ٧٢ ] ١.

قال أبو أسامة: فإني استعملتها من دهري الأطول، كما قال ووصف أبو عبد الله، فم رأيت بحمد الله مكروهاً. (١)

وروي أنه بُعث إلى أبي الحسن الرضاك من خراسان بثياب رزم (٢)، وكان بين ذلك طين، فقلت للرسول: ما هذا، فقال: طين قبر الحسين ما يكاد يوجه شيئاً من الثياب و لا غيره إلا ويجعل فيه الطين، وكان يقول: هو أمان بإذن الله تعالى. (٣)

#### 

يستفاد من بعض الروايات الشريفة حرمة توهين وتحقير تربة الإمام الحسين، وهو ما يُشير إليه تعبير بعض الروايات بأن للحسين حرمة حول قبره أو في حائره، من قبيل ما روي عن أبي عبد الله على قال: حرمة قبر الحسين فرسخ في فرسخ من أربعة جوانبه. (٤)

وعن إسحاق بن عمار، قال: سمعت أبا عبد الله على الله الله على الله على على على على على معلومة من عرفها واستجار بها أجير...». (٥)

#### الخصيصة الثالثة: اتخاذ المسبحة من طين قبر الإمام الحسين على الخصيصة

فقد روي عن بعض أصحاب أبي الحسن موسى بن جعفر عن بعض أصحاب أبي الحسن موسى بن جعفر على قال: «دخلت إليه

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الطوسي ص ٣١٨ و ٣١٩ ح ٦٤٦ / ٩٣.

<sup>(</sup>٢) رزم الثياب جمعها وشدها في ثوب. [هامش المصدر]

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٤٦٥ و ٤٦٦ الباب (٩٢) أن طين قبر الحسين على الشاء وأمان ح [ ٧٠٧] ١.

<sup>(</sup>٤) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٥٦٦ الباب (٨٩) فضل الحائر وحرمته/ ح[ ٢٩٢] ٢.

<sup>(</sup>٥) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٤٥٧ الباب (٨٩) فضل الحائر وحرمته/ ح[ ٢٩٤] ٤.

فقال: لا تستغني شيعتنا عن أربع: خمرة (١) يصلى عليها، وخاتم يتختم به، وسواك يستاك به، وسبحة من طين قبر أبي عبد الله الله فيها ثلاث وثلاثون حبة. متى قلبها ذاكراً لله كتب له بكل حبة أربعون حسنة. وإذا قلبها ساهياً يعبث بها كتب له عشرون حسنة». (٢)

وعن محمد بن عبد الله بن جعفر الحميري قال: كتبت إلى الفقيه (٣) ها أسأله هل يجوز ان يسبح الرجل بطين قبر الحسين، وهل فيه فضل؟ فأجاب وقرأت التوقيع ومنه نسختُ: يسبح به، فها في شيء من التسبيح أفضل منه، ومن فضله أن المسبّح ينسى التسبيح ويدير السبحة فيكتب له ذلك التسبيح.

#### الخصيصة الرابعة: استحباب السجود على تربة الإمام الحسين

قال الإمام الصادق (السجود على طين قبر الحسين الله ينور إلى الأرض السابعة).(٦)

<sup>(</sup>١) الخمرة: بضم الحاء سجادة صغيرة تعمل من سعف النخل وتزمل بالخيوط [هامش المصدر]

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأحكام للشيخ الطوسي ج٦ ص ٧٥ ح (١٤٧) ١٦.

<sup>(</sup>٣) قال الشيخ محمد تقي المجلسي (الأول) في روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه ج٢ ص ١٠٦: (والظاهر أنه الصاحب هنا)، وقال الشيخ الجواهري في جواهر الكلام ج١٠ ص ٤٠٥: (أن الحميري كتب إلى صاحب الزمان عيساله هل يجوز أن يسبح الرجل بطين القبر)

<sup>(</sup>٤) تهذيب الأحكام للشيخ الطوسي ج٦ ص ٧٥ و٧٦ ح (١٤٨) ١٧.

<sup>(</sup>٥) من لا يحضره الفقيه للشيخ الصدوق ج١ ص ٢٦٨ ح ٨٢٩.

<sup>(</sup>٦) من لا يحضره الفقيه للشيخ الصدوق ج١ ص ٢٦٨ ح ٨٢٩.

#### الخصيصة الخامسة: تحنيك الأولاد بها.

المراد بالتحنيك إدخال ذلك إلى حنكه، وهو أعلى داخل الفم.(١)

عن الحسين بن أبي العلاء، قال: سمعت أبا عبد الله عن يقول: حنكوا أولادكم بتربة الحسين ها، فإنها أمان. (٢)

#### الخصيصة السادسة: وضعها مع الميت.

يظهر من بعض الروايات الشريفة استحباب وضع شيء من تربة قبره مع الميت في قبره، فقد روي عن محمد بن عبد الله بن جعفر الحميري قال: كتبت إلى الفقيه أسأله عن طين القبر يوضع مع الميت في قبره هل يجوز ذلك أم لا؟ فأجاب وقرأت التوقيع ومنه نسخت: يوضع مع الميت في قبره ويخلط بحنوطه إن شاء الله. (٣)

#### الخصيصة السابعة: أكلها للاستشفاء.

هي السربة الوحيدة من بين أنسواع السراب بل ومن بين أتربة قبور جميع الأنبياء والأئمة التي يجوز أكلها(٤)،

مسألة ٩١٨: يحرم أكل الطين وهو التراب المختلط بالماء حال بلته، وكذا المدر وهو الطين اليابس، ويلحق بها التراب والرمل على الأحوط وجوبا، نعم لا بأس بها يختلط به حبوب الحنطة والشعير ونحوهما من التراب والمدر مثلا ويستهلك في دقيقهها عند الطحن، وكذا ما يكون على وجه الفواكه ونحوها من التراب والغبار إذا كان قليلا بحيث لا يعد أكلا للتراب، وكذا الماء المتوحل أي الممتزج بالطين الباقي على اطلاقه، نعم لو أحست الذائقة لأجزاء الطينية حين الشرب فالأحوط الأولى

<sup>(</sup>١) مسالك الأفهام للشهيد الثاني ج ٨ شرح ص ٣٩٥.

<sup>(</sup>۲) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٤٦٦ الباب (٩٢) أن طين قبر الحسين ﷺ شفاء وأمان / ح [٧٠٨] ٢.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأحكام للشيخ الطوسي ج٦ ص ٧٦ ح (١٤٩) ١٨.

<sup>(</sup>٤) في منهاج الصالحين السيد السيستاني ج ٣ ص ٣٠١ – ٣٠٣ وردت المسائل التالية فيها يتعلق بهذا الموضوع:

ولكن أكلها مشروط بشرطين(١):

الأول: قصد الاستشفاء: فعن الإمام الصادق (من أكل من طين قبر الحسين في غير مستشف به فكأنها أكل من لحومنا).

الثاني: أن يؤخذ منها بقدر الحمصة المتوسطة الحجم لا أكثر.

الاجتناب عن شربه حتى يصفو.

مسألة ٩١٩: لا يلحق بالطين الأحجار وأنواع المعادن والأشجار فهي حلال كلها مع عدم الضرر البليغ.

مسألة ٩٢٠: يستثنى من الطين طين قبر الإمام الحسين الله المستشفاء، ولا يجوز أكله لغيره، ولا أكل ما زاد عن قدر الحمصة المتوسطة الحجم، ولا يلحق به طين قبر غيره حتى قبر النبي الله والأئمة الله على نعم لا بأس بأن يمزج بهاء أو مشروب آخر على نحو يستهلك فيه والتبرك بالاستشفاء بذلك الماء وذلك المشروب.

مسألة ٩٢١: قد ذكر لأخذ التربة المقدسة وتناولها عند الحاجة آداب وأدعية خاصة، ولكن الظاهر أنها شروط كهال لسرعة تأثيرها لا أنها شرط لجواز تناولها.

مسألة ٩٢٢: القدر المتيقن من محل أخذ التربة هو القبر الشريف وما يقرب منه على وجه يلحق به عرفا فالأحوط وجوبا الاقتصار عليه، واستعمالها فيما زاد على ذلك ممزوجة بماء أو مشروب آخر على نحو تستهلك فيه ويستشفى به رجاء.

مسألة ٩٢٣: تناول التربة المقدسة للاستشفاء يكون إما بازدرادها وابتلاعها، وإما بحلها في الماء ونحوه وشربه، بقصد التبرك والشفاء.

مسألة ٩٢٤: إذا أخذ التربة بنفسه أو علم من الخارج بأنه من تلك التربة المقدسة بالحد المتقدم فلا اشكال، وكذا إذا قامت على ذلك البينة، وفي كفاية قول الثقة أو ذي اليد اشكال إلا أن يورث الاطمينان، والأحوط وجوبا في غير صورة العلم والاطمينان وقيام البينة تناولها ممزوجا بهاء ونحوه بعد استهلاكها فيه.

مسألة ٩٢٥: يجوز أكل الطين الأرمني والداغستاني وغيرهما للتداوي عند انحصار العلاج فيها. (١) وللتفصيل يمكن مراجعة مجلة الإصلاح الحسيني العدد الأول ص ١٣٦ - ١٤٠.

#### العوض الثالث: إجابة الدعاء عند قبره

للدعاء أهمية عظمى في المنظومة الدينية، وهو يمثل عصب الحياة الذي يمدّ الإنسان بالحيوية والفيض الإلهي، ولولاه لما وجدنا خيطاً رابطاً بيننا وبين الله تعالى بعد أن فقدنا المعصوم وغاب عنا، فهو الملجأ الذي جعله الله تعالى للبشر، قال (تعالى): ﴿قُلْ ما يَعْبَوُا بِكُمْ رَبِّي لَوْ لا دُعاؤُكُمْ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزاماً ﴾. (١)

وقال تعالى ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ داخِرِينَ﴾.(٢)

وقال تعالى ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾(٣)

وقد صرحت رواية محمد بن مسلم بأن من التعويضات الإلهية للإمام الحسين، هو أن الدعاء عند قبره مستجاب، وحتى تتضح الصورة أكثر نذكر النقاط التالي:

#### النقطة الأولى: الدعاء سبب غيبي.

إن الله تعالى جعل العالم يسير وفق نظام الأسباب والمسببات -كما تقدم-، وهذه الأسباب منها مادي مشاهد، ككون الماء يروي، والنار تحرق، ومنها معنوي غيبي لا يرى بالعين، وإن أمكن تلمُّسُ أثره، ومنه الدعاء.

<sup>(</sup>١) الفرقان ٧٧.

<sup>(</sup>۲) غافر ۲۰.

<sup>(</sup>٣) الأنفال ٣٣.

### النقطة الثانية: تجلي الدعاء كثمرة من ثمرات الأمربين الأمرين.

ذكر علماء الكلام في مباحث التوحيد والعدل الإلهي - وتحديدًا في مبحث (لا جبر ولا تفويض وإنّما أمرٌ بين أمرين) - أنّ في كون الإنسان مختاراً أو لا ثلاثة آراء:

## ١/ الجبر:

وقال به الأشاعرة المجبرة، الذين نفوا أنْ يكون للإنسان أيُّ دورٍ في ما يجري في الكون عمومًا وفي فعله خصوصًا، وحصروا العلة للفعل في الله ، وأما الإنسان فهو مجرد آلة.

وعلى هذا القول فم الغاية من الدعاء؟ فإنْك إنْ دعوت أو لم تدعُ فالأمرُ سيّان، إذ القدر الإلهي جارِ على أيِّ حال، لذا لا نجد مظهرًا واضحًا للدعاء في عقيدة المجبرة.

## ٢/ التفويض:

وقال به المعتزلة، حيث ذهبوا إلى تجريد الله الله الكون من سلطانه في هذا الكون فكانوا على طرفِ النقيض مع المجبرة. إذ قالوا: إنَّ كلَّ ما في هذا الكون من فعلٍ بصورةٍ عامة وفعل الإنسان بصورةٍ خاصة هو موكلٌ إلى الإنسان، أي إنَّ العلة التامة هي بيد الإنسان.

وبعبارة فلسفية: إنَّ الله علمَّ في حدوث العالم لا في استمراره، وهو هو ما قالت به اليهود كما حكاه الله تعالى عنهم بقوله عز من قائل: ﴿ وَقَالَتِ اليَهُودُ يَدُ اللهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتُ اللهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتُ اللهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتُ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَداهُ مَبْسُوطَتانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾. (١)

وعلى هذا الرأي فلا وجود للدعاء أو لا فائدة فيه أصلاً. إذ هم يقولون: إنَّ المؤثر في هذا العالم هو الأسباب المادية فقط. وحيث إنَّ الدعاء سببه غيبي، وبه يُطلب التدخل الإلهى لتغيير مجريات الكون، أو لدفع بلاء معين، أو لرزق معين، وما شابه، فلا تأثير له

<sup>(</sup>١) المائدة ٢٤.

في العالم، إذ لا دور لله تعالى في هذا العالم حسب معتقدهم البائس.

## ٣/ الأمر بين أمرين.

وعليه، فإن الله (تعالى) ترك لنا الخيار، لكن قدرته ما زالت جاريةً على حياة الإنسان وأفعاله، ومؤثرة فيها، بل في الكون كله، ولذا كان للدعاء أهميته البالغة، فالإنسان يتوسل بالأسباب المادية، ويبذل جهده فيها، لكن في نفس الوقت يرفع يديه للسهاء ويدعو الله والله الملد الغيبي والتوفيق الإلهي.

وعليه، فإنَّ فلسفة الدعاء الحقيقية وثمراته المرجوة منحصرةٌ بعقيدة أهل البيت (صلوات الله وسلامه عليهم)، وغيرهم وإنْ شاركهم فيه، إلا أن اعتقادهم بالدعاء أقرب إلى لقلقة اللسان منه إلى حقيقته.

### النقطة الثالثة: أخطاء عملية في العلاقة مع الدعاء.

لقد ألفتت النصوص الدينية إلى ثلاثة أخطاء في تعامل الإنسان مع الدعاء، وهي:

الخطأ الأول: الدعاء لرفع البلاء فقط.

والتعامل معه كوصفة دواء علاجية فقط.

بشكل عام نحن نتعامل مع الدعاء كحبة الدواء، أي لمعالجة مرض وإزالة طارئ أو مانع، فنحن نتعامل مع الدعاء والطلب من الله تعالى بطريقة الذهاب إلى الطبيب، وبطريقة البحث عن علاج لشيء طارئ على السلامة العامة، كالدعاء لطلب المغفرة من ذنب، أو طلب شفاء من مرض، أو لدفع بلاء فعلي.

وهذا وإنْ كان صحيحاً في حدّ نفسه، ولكن التعامل مع الدعاء بهذا الشكل فقط خطأ منهجي، فإن الحقيقة هي أن الدعاء وصفة وقاية وعلاج، فهو وقاية للموجود بأن يتم حفظه من الفقدان، وعلاج فيها لو وقع خطأ أو بلاء أو أمر سلبي.

والقرآن يشير إلى هذه الحالة بنوع من الانتقاد، قال تعالى ﴿وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَىٰ الإِنْسَانِ أَعْرَضَ وَنَأَىٰ بِجانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُّ فَذُو دُعاءٍ عَرِيضٍ﴾.(١)

وقال تعالى ﴿ وَإِذَا مَسَّ الإِنْسَانَ الضَّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِداً أَوْ قَائِماً فَلَيَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَنْ لَمُ يَدْعُنَا إِلَىٰ ضُرِّ مَسَّهُ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾. (٢)

﴿ فَإِذَا مَسَّ الإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّ لْنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ بَلْ هِيَ فِئْتَةٌ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ . (٣)

<sup>(</sup>١) فصلت ٥١.

<sup>(</sup>۲) يونس ۱۲.

<sup>(</sup>٣) الزمر ٤٩.

الخطأ الثاني: الدعاء من دون حكمة.

قال تعالى ﴿ وَيَدْعُ الإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْخَيْرِ وَكَانَ الإِنْسَانُ عَجُولاً ﴾. (١)

تلفت الآية إلى أن الإنسان قد يدعو بالشر على نفسه كما لو كان يدعو لها بالخير، وحيئند يُفترض به أن يوكل الأمر إلى الله تعالى، فحيث إن الإنسان قد يقع في الخطأ، حيث يدعو على نفسه وهو يظن أنه يدعو لها، كان مناسباً أن يدعو الله تعالى أن يجعل الإجابة موافقة للحكمة التي هو يراها جل وعلا، ولعله لأجل ذلك جاء في دعاء الافتتاح: «وصالح الدعاء والمسالة فاستجب لنا».

وعن مولانا الإمام السجّاد ﴿ فِي دَعَانُهُ فِي مَكَارَمُ الأَخلاق: ﴿... وَعَمِّرْنِي مَا كَانَ عُمْرِي مَرْتَعَاً لِلشَّيْطَانِ فَاقْبِضْنِي إلَيْكَ قَبْلَ أَنْ يَسْبِقَ عُمْرِي مَرْتَعَاً لِلشَّيْطَانِ فَاقْبِضْنِي إلَيْكَ قَبْلَ أَنْ يَسْبِقَ مَقْتُكَ إِلَيَّ، أَوْ يَسْتَحْكِمَ غَضَبُكَ عَلَيَّ... ﴾ (٢)

مما يعني أن طلب طول العمر لم يأت مطلقاً، وإنها على شرط، وهو الذي ندعو به «وأطل عمرى في خبر وعافية».

وفي ذلك يقول أمير المؤمنين (إنَّ كرم الله تعالى لا ينقض حكمته، فلذلك لا تقع الإجابة في كلِّ دعوة (٣).

الخطأ الثالث: عدم الدعاء إلا في حال الإصابة بالشر.

فإن هذا من التعامل المصلحي مع الدعاء، ويكشف عن عدم اهتمام بهذه العقيدة الارتباطية مع الله تعالى، وقد انتقد القرآن هذه الحالة بقوله عز من قائل: ﴿وَإِذَا مَسَّ

<sup>(</sup>١) الإسم اء ١١.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة السجّادية: ٩٤/ الدعاء رقم ٢٠.

<sup>(</sup>٣) عيون الحكم والمواعظ: ١٥١.

الإِنْسانَ الضُّرُّ دَعانا لِجَنْبِهِ أَوْ قاعِداً أَوْ قائِماً فَلَمَّا كَشَفْنا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَنْ لَمَ يَدْعُنا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ كَذلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ ما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾. (١)

وروي عن أمير المؤمنين على قوله: «وتقدموا بالدعاء قبل نزول البلاء». (٢)

النقطة الثالثة: شروط مؤثرية الدعاء.

كثيراً ما يتساءل الناس عن مفارقة واقعية، طرفاها هما:

أَ: أَن القرآن يُصرح بأن الله تعالى سيستجيب لمن يدعوه، قال تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ داخِرِينَ ﴾. (٣)

ب: أن الواقع يشهد أن الكثير من حالات الدعاء تقع من دون إجابة.

فها هو المخرج؟

الجواب: إن الدعاء ليس مجرد لقلقة لسان، تقع الإجابة بعده مباشرة، وإنها هو مركب من عدة أجزاء لا بد من توفرها لتقع الإجابة، وهناك عدد من النصوص تبين أن للدعاء شروطاً لا بد من توفرها حتى تحصل الثمرة منه، وحتى تتضح الصورة نذكر التالى:

أولاً: لا يتصورن أحدٌ أن إجابة الدعاء منحصرة بتنفيذ الطلب منه، وإنها الدعاء سبب غيبي لثلاثة أمور ذكرتها الروايات الشريفة، وهي: الإجابة، ودفع البلاء، وتأجيل الإجابة إلى يوم القيامة.

يقول رسول الله عَلَيْكَ: «ما من مسلم دعا الله تعالى بدعوة ليس فيها قطيعة رحم والا

<sup>(</sup>١) يونس ١٢.

<sup>(</sup>٢) الخصال للشيخ الصدوق ص ٦١٨ حديث أربع إئة.

<sup>(</sup>۳) غافر ۲۰.

استجلاب إثم إلّا أعطاه الله تعالى بها إحدى خصال ثلاث: إمَّا أن يُعجِّل له الدعوة، وإمَّا أن يتَخرها له في الآخرة، وإمَّا أن يرفع عنه مثلها من السوء»(١٠).

ويقول الإمام الصادق ( قال النبيُّ الله : «... فإذا أتيت بها ذكرت لك من شرائط الدعاء، وأخلصت بسرِّك لوجهه، فأبشر بإحدى الثلاث: إمَّا أن يُعجِّل لك ما سألت، وإمَّا أن يدَّخر لك ما هو أعظم منه، وإمَّا أن يصرف عنك من البلاء ما إن لو أرسله عليك لهلكت (٢).

ويقول ﷺ: «يتمنىٰ المؤمن أنَّه لم يُستَجب له دعوة في الدنيا ممَّا يرىٰ من حسن الثواب»(٣).

ثانياً: قد لا تقع الإجابة بسبب تعارض الدعاء مع مصلحة عليا، مرتبطة بالفرد ذاته أو بالمجتمع، وهو ما أشار له الإمام زين العابدين على بقوله: ﴿...يَا مَنْ لَا تُبُدِّلُ حِكْمَتَه الوَسَائِلُ ﴾(١)

وهذا ما عبَّر عنه أمير المؤمنين على كما تقدم بقوله: «إنَّ كرم الله تعالى لا ينقض حكمته، فلذلك لا تقع الإجابة في كلِّ دعوة»(٥).

ثالثاً: هناك ظروف معينة لها مدخلية في سرعة الإجابة، والتي ذكرت الروايات الشريفة العديد منها، تلك الظروف بعضها متعلقة بنفس الداعي، وبعضها بالهدف من الدعاء، وبعضها مرتبط بزمان الدعاء، وبعضها بمكانه.

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ٩٠: ٣٢٣/ ح٣٦، عن مصباح الشريعة المنسوب للإمام الصادق ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) الكافى ٢: ٩١ / باب من أبطأت عليه الإجابة/ ح ٩.

<sup>(</sup>٤) الصحيفة السجادية المباركة، مِنْ دُعَائِه ﷺ فِي طَلَبِ الحَوَائِج إِلَى الله تَعَالَى.

<sup>(</sup>٥) عيون الحِكَم والمواعظ للليثي الواسطى: ١٥١.

عن أمير المؤمنين عند الأذان، وعند قراءة القرآن، ومع زوال الشمس، وعند الغيث، وعند الأذان، وعند قراءة القرآن، ومع زوال الشمس، وعند طلوع الفجر».(١)

ومن تلك الشروط المؤثرة سريعاً في إجابة الدعاء، والتي تمثل سبباً غيبياً للإجابة، هو التواجد عند قبر أبي عبد الله ، حيث جعله الله تبارك وتعالى سبباً من أسباب إجابة الدعاء، وهو ما تؤكده رواية محمد بن مسلم في ما عوضه الله تبارك وتعالى للإمام الحسين ، وتصرح به روايات أخرى، من قبيل (٢):

ما روي عن أبي هاشم الجعفري، قال: بعث إلي أبو الحسن [الهادي] في مرضه والى محمد بن حمزة، فسبقني إليه محمد بن حمزة فأخبرني انه ما زال يقول: ابعثوا إلى الحائر، فقلت لمحمد: ألا قلت له: أنا أذهب إلى الحائر، ثم دخلت عليه فقلت له: جعلت فداك أنا أذهب إلى الحائر، ثم قال: إن محمداً ليس له سر من زيد بن عليه أنا أذهب إلى الحائر، فقال: انظروا في ذلك، ثم قال: إن محمداً ليس له سر من زيد بن علي الله أكره ان يسمع ذلك، قال: فذكرت ذلك لعلي بن بلال، فقال: ما كان يصنع

<sup>(</sup>١) الخصال للشيخ الصدوق ص ٦١٨ حديث أربعائة.

<sup>(</sup>۲) انظر: كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٤٥٨ – ٤٦٠ الباب (٩٠) ان الحائر من المواضع التي يحب الله ان يدعى فيها، ح [ ٦٩٧ ] ١ و [ ٦٩٨ ] ٢.

<sup>(</sup>٣) قال العلامة المجلسي في بحاره ج ٩٨ ص ١١٢ و ١١٣: بيان: قوله هذا البعثوا إلى الحائر البعثوا رجلا إلى حائر الحسين في يدعو لي ويسأل الله شفائي عنده، قوله في «انظروا في ذلك»، أي تفكروا وتدبروا فيه بأن يقع على وجه لا يطلع عليه أحد للتقية، قوله في «إن محمدا» يعني ابن حمزة «ليس له سر» أي حصانة بل يفشي الأسرار، وذلك بسبب أنه من أتباع زيد ولا يعتقد إمامتنا، فتكون من تعليلية، أو المعنى انه ليس له حظ من أسرار زيد وما كان يعتقد فينا، فان الزيدية خالفوا زيدا في ذلك، ولعله كان الباعث لافشائه على الوجهين الحسد على أبي هاشم إذ كان هو المبعوث، فلذا لم يتق في القول أولا عنده مع أنه يحتمل أن يكون المراد بمحمد أخيرا غير ابن حمزة. ويحتمل أيضا أن يكون المراد بزيد غير إمام الزيدية بل واحدا من أهل ذلك العصر عمن يتقى منه، ويكون المعنى أن محمدا لا يخفى شيئا من زيد وأنا أكره أن يسمع زيد ذلك.

بالحائر وهو الحائر. فقدمت العسكر فدخلت عليه، فقال لي اجلس حين أردت القيام، فلما رأيته أنس بي، ذكرت قول علي بن بلال فقال لي: ألا قلت له: إن رسول الله على كان يطوف بالبيت ويقبل الحجر، وحرمة النبي على والمؤمن أعظم من حرمة البيت، وأمره الله أن يقف بعرفة، إنها هي مواطن يحب الله أن يذكر فيها، فأنا أُحبُّ أن يُدعى لي حيث يحب الله أن يُدعى فيها، والحائر من تلك المواضع.

وعن أبي هاشم الجعفري، قال: دخلت أنا ومحمد بن حمزة عليه نعوده وهو عليل، فقال لنا: وجهوا قوماً إلى الحائر من مالي، فلما خرجنا من عنده، قال لي محمد بن حمزة: المشير يوجهنا إلى الحائر وهو بمنزلة من في الحائر، قال: فعدت إليه فأخبرته، فقال لي: ليس هو هكذا، إن لله مواضع يحب أن يُعبد فيها، وحائر الحسين من تلك المواضع.

# العوض الرابع: لا تعد أيام زائريه جائياً وراجعاً من عمره.

هناك تأكيد شديد من الروايات الشريفة على ضرورة زيارة الإمام الحسين وأنها من متمهات الإيهان ومن أهم صفات الشيعة ومن مقتضيات التشيع، فقد روي عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر فقال: مروا شيعتنا بزيارة الحسين بن علي نه فإن زيارته تدفع الهدم والغرق والحرق وأكل السبع، وزيارته مفترضة على من أقر للحسين بالإمامة من الله .(۱)

وعن بشير الدهان قال: قلت لأبي عبد الله الله الخبر فأعرف عند قبر الحسين الحج فأعرف عند قبر الحسين الخبر قال: أحسنت يا بشير، أيها مؤمن أتى قبر الحسين عارفاً بحقه في غير يوم عيد، كتب الله له عشرين حجة وعشرين عمرة مبرورات متقبلات، وعشرين غزوة مع نبي مرسل أو إمام عادل، ومن أتاه في يوم عيد، كتب الله له مائة حجة ومائة عمرة ومائة غزوة مع نبي مرسل أو إمام عادل، ومن أتاه في يوم عرفة عارفاً بحقه كتب الله له ألف حجة وألف عمرة متقبلات وألف غزوة مع نبى مرسل أو إمام عادل.

قال: فقلت له: وكيف لي بمثل الموقف، قال: فنظر إلى شبه المغضب ثم قال: يا بشير، إن المؤمن إذا أتى قبر الحسين على يوم عرفة، واغتسل في الفرات، ثم توجه إليه، كتب الله له بكل خطوة حجة بمناسكها. ولا أعلمه إلا قال: وغزوة. (٢)

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الصدوق ص ٢٠٦ - ٢٢٦ / ١٠.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٣١٦ الباب (٧٠) ثواب زيارة الحسين على يوم عرفة ح [ ٥٣٦] ١.

وعن عبد الرحمن بن كثير مولى أبي جعفر ، عن أبي عبد الله ، قال: لو أن أحدكم حج دهره، ثم لم يزر الحسين بن علي الله الله على كل مسلم. (٢)

وعن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر الله قال: قال: من لم يأت قبر الحسين من شيعتنا كان منتقص الإيمان منتقص الدين، وإن دخل الجنة كان دون المؤمنين في الجنة. (٣)

وهذه المسألة من الوضوح بمكان، وقد علّلت بعض تلك الروايات السبب في التأكيد على زيارته على بأنه حق من حقوق الإمام الحسين الفترضه الله تعالى على كل مسلم، وأنه من مقتضيات الإقرار بإمامة الإمام الحسين.

وحسب رواية محمد بن مسلم في ما عوضه الله تعالى للإمام الحسين على من قتله،

(۱) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٢٣٧ الباب (٤٣) ان زيارة الحسين فرض وعهد لازم له ولجميع الأئمة على كل مؤمن ومؤمنة ح [ ٣٥٤] ٤.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٢٣٧ و٢٣٨ الباب (٤٣) ان زيارة الحسين الخسين ومؤمنة ح [ ٣٥٥] ٥.

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٥٥٥ الباب (٧٨) فيمن ترك زيارة الحسين على المراد المسين المراد ١٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٢٥٦ الباب (٧٨) فيمن ترك زيارة الحسين على المراد العلى العلى المراد العلى العلى

فإن لمن زار قبره أن الزمن الذي يستغرقه في زيارته ذهاباً وإياباً لا يُعدّ من عمره، وقد يتساءل البعض عن معنى هذا الأمر، رغم أننا نجد أن عدّاد العمر ما زال يدقّ ويمضي.

فها هو معنى أن زيارة الإمام الحسين تزيد في العمر؟ وكيف نُكيّف بين هذا المعنى وبين ما صرح به القرآن الكريم من أن للإنسان أجلاً إذا جاء لا بد أن يقع، ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذا جاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ ساعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ﴾(١)

هذا ما يحتاج إلى بيان، فنقول:

بناءً على ما تقدم من أصل: حكمة الله تعالى، وأصل: اختيار الإنسان على نحو الأمر بين الأمرين، ونفي الجبر والتفويض، وأن الله تعالى ما زال قادراً على التصرف في مجريات الكون، فإن هناك مفهوماً قر آنياً هو مفهوم:

## الأجل المحتوم وغير المحتوم.

إذ يؤكد القرآن الكريم على أن للإنسان أجلاً محتوماً لا يتأخر ولا يتقدم، ولكنّ هناك أجلاً آخر غير محتوم، وهو قابل للزيادة والنقصان، فها معنى هذين الأجلين؟

«هذا البحث يمكن توضيحه بمثال واحد بسيط وهو الآتي:

لو اشترى أحدهم سيارة جديدة بحيث يتوقع من صناعتها أن تدوم عشرين عاماً، بشرط المحافظة عليها وصيانتها، وفي هذه الحالة فإن الأجل الحتمي لهذه السيارة هو عشرون عاماً، ولكن لو لم تتحقق لها الصيانة المطلوبة وقام صاحبها بتسليمها إلى أشخاص لا مبالين وغير عارفين بقيادة السيارات، أو أن يحملها فوق طاقتها، أو أن يقودها بعنف في طرق وعرة يومياً، فإن أجلها المحتوم ذلك يمكن أن يهبط إلى النصف

<sup>(</sup>١) الأعراف ٣٤.

أو العشر، وذلك هو الأجل المخروم».(١)

وواضح أن هذا الاعتقاد ينسجم مع عقيدة (الأمر بين الأمرين) حيث يكون للإنسان الاختيار في فعل ما يزيد في العمر أو يُنقص فيه، ولا يتأتّى مع عقيدة الجبر «التي تسلب اختيار الإنسان، فلا يكون له دور في صنع مصيره» ولا مع عقيدة التفويض «التي تسلب قدرة الله تعالى عن التدخل في مجريات الكون».

#### نماذج مما يزيد في العمر ومما يقطعه:

إذن، هناك أمور لو فعلها المرء فإن من شأنها أن تنقص من عمره ليموت قبل أجله المحتوم، كما أن هناك أعمالاً تؤثر في زيادة عمره، ومن أمثلة ذلك:

# ١/ نية العود أو عدم العود إلى مكة.

فقد ورد في الروايات الشريفة أن نية العود إلى مكة مما يزيد في العمر، وأن نية عدم العود إلى مكة المكرمة لمن كان فيها وخرج هي من قواطع الأجل، فقد روي عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ قَالَ: سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ الله عَنْ يَقُولُ: «مَنْ رَجَعَ مِنْ مَكَّةَ وَهُوَ يَنْوِي الْحَجَّ مِنْ قَالِم، زِيدَ فِي عُمُرِه». (٢)

وعَنْ حُسَيْنِ الأَحْسَيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﴿ قَالَ: «مَنْ خَرَجَ مِنْ مَكَّةَ وَهُوَ لَا يُرِيدُ العَوْدَ إِلَيْهَا فَقَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُه ودَنَا عَذَابُه». (٣)

ولذا أفتى الفقهاء باستحباب نية العود ووكراهة نية عدم العود إلى مكة المكرمة.

<sup>(</sup>١) الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل للشيخ ناصر مكارم الشيرازي ج ١٤ ص ٤٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج ٤ ص ٢٨١ بَابُ أَنَّه يُسْتَحَبُّ لِلرَّجُلِ أَنْ يَكُونَ مُتَهَيِّئًا لِلْحَجِّ فِي كُلِّ وَقْتٍ ح ٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي للكليني ج٤ ص ٢٧٠ بَابُ مَنْ يُخَرِّجُ مِنْ مَكَّةَ لَا يُرِيدُ العَوْدَ إِلَيْهَا/ ح١..

# ٢/ صلة أو قطع الرحم.

فعنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ الله ﴿ الله الله عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ الله ﴿ الله عَنْ إِسْمَا نَعْلَمُ شَيْئاً يَزِيدُ فِي العُمُرِ إِلَّا صِلَةَ الرَّحِم، حَتَّى إِنَّ الرَّجُلَ يَكُونُ أَجَلُه ثَلَاثَ سِنِينَ، فَيَكُونُ وَصُولاً لِلرَّحِم، فَيَزِيدُ الله فِي عُمُرِه ثَلَاثِينَ سَنَةً، ويَكُونُ أَجَلُه ثَلَاثاً وثَلَاثِينَ سَنَةً، ويَكُونُ قَاطِعاً لِلرَّحِم، فَيَنْقُصُه الله ثَلَاثِينَ سَنَةً، ويَجْعَلُ أَجَلَه إِلَى ثَلَاثِ سِنِينَ ﴿ الله فَيَكُونُ قَاطِعاً لِلرَّحِم، فَيَنْقُصُه الله ثَلَاثِينَ سَنَةً، ويَجْعَلُ أَجَلَه إِلَى ثَلَاثِ سِنِينَ ﴿ الله الله فَلَاثِينَ سَنَةً، ويَجْعَلُ أَجَلَه إِلَى ثَلَاثٍ سِنِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ الل

وقد روي عن مُيسّر، عن أحدهما (الإمام الباقر أو الصادق الله الله قال لي: «يا مُيسّر، إنّي لأظنُّك وصولاً لقرابتك»، قلت: نعم جُعلت فداك، لقد كنت في السوق وأنا غلام وأُجرتي درهمان، وكنت أُعطي واحداً عمَّتي وواحداً خالتي، فقال: «أَمَا والله لقد حضر أجلك مرَّتين، كلُّ ذلك يُؤخَّر (٥) بصلتك قرابتك» (٢).

وعن حنان بن سدير رضي الله عنهما قال: كنا عند أبي عبد الله في وفينا ميسر فذكروا صلة القرابة. فقال أبو عبد الله في: «يا ميسر قد حضر أجلك غير مرة ولا مرتين، كل ذلك يؤخر الله أجلك لصلتك قرابتك، وإنْ كنت تريد أن يزاد في عمرك فبرً شيخيك (يعنى أبويه)»(٧)

#### ٣/ الإحسان والذنوب.

فعن الإمام الصادق ( يعيش الناس بإحسانهم أكثر مما يعيشون بأعمارهم، ويموتون بذنوبهم أكثر مما يموتون بآجالهم ( ^ )

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ج٢ ص ١٥٢ و ١٥٣ باب صلة الرحم -١٧٠.

<sup>(</sup>٥) اختيار معرفة الرجال للشيخ الطوسي (ج ٢/ ص ١٣٥/ ح ٤٤٧).

<sup>(</sup>٦) اختيار معرفة الرجال للشيخ الطوسي (ج ٢/ ص ١٣٥/ ح ٤٤٨).

<sup>(</sup>٧) الدعوات (سلوة الحزين) لقطب الدين الراوندي ص ١٢٥ و ١٢٦ ح ٣٠٩.

<sup>(</sup>٨) الدعوات (سلوة الحزين) لقطب الدين الراوندي ص ٢١٩ ح٣٣.

وقد أشبعت الروايات الشريفة هذا الجانب وذكرت العديد من الأسباب التي تزيد في العمر، والأخرى التي تنقص منه.

#### زيارة الإمام الحسين على مما يزيد في العمر.

وفي هذا السياق نصّت الروايات الشريفة على أن من تلك الأسباب التي تزيد في عمر الإنسان هي زيارة الإمام الحسين عمر الإنسان هي زيارة الإمام الحسين

فعن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر هذه قال: «مروا شيعتنا بزيارة قبر الحسين فإن إتيانه يزيد في الرزق ويمد في العمر ويدفع مدافع السوء، وإتيانه مفترض على كل مؤمن يقر للحسين بالإمامة من الله تعالى».(١)

وعن منصور بن حازم قال: سمعناه يقول: «من أتى عليه حول لم يأت قبر الحسين انقص الله من عمره حولاً، ولو قلت: إن أحدكم ليموت قبل أجله بثلاثين سنة لكنت صادقاً، وذلك لأنكم تتركون زيارة الحسين، فلا تدعوا زيارته يمد الله في أعهاركم ويزيد في أرزاقكم، وإذا تركتم زيارته نقص الله من أعهاركم وأرزاقكم، فتنافسوا في زيارته، ولا تدعوا ذلك، فإن الحسين شاهد لكم في ذلك عند الله وعند رسوله، وعند أمر المؤمنين وعند فاطمة على (٢).

وعن أبي عبد الله هي، قال: «من لم يزر قبر الحسين هي، فقد حُرم خيراً كثيراً ونقص من عمره سنة». (٣)

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٢٨٤ الباب (٦١) أن زيارة الحسين على تزيد في العمر والرزق وأن تركها تنقصها ح [ ٤٥٦ ] ١.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٢٨٤و ٢٨٥ الباب (٦١) أن زيارة الحسين الخسين العمر والرزق وأن تركها تنقصها ح [ ٤٥٧ ] ٢.

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٢٨٥ الباب (٦١) أن زيارة الحسين التي تزيد في

معنى «أن أيام زائري الحسين الله تحسب من أعمارهم ولا تعد من آجالهم»:

لقد صرّحت رواية محمد بن مسلم أن مما عوضه الله تبارك وتعالى للإمام الحسين هو أن من يزوره، فإن الأيام التي يقضيها في زيارته لا تُعد من عمره، وهو ما صرح به أيضاً ما روي عن الهيثم بن عبد الله الرماني، عن أبي الحسن الرضائ، عن أبيه الله الرماني، عن أبي الحسن الرضائة، عن أبيه الله الله قال: قال أبو عبد الله جعفر بن محمد الصادق الله إن أيام زائري الحسين لا تُحسب من أعهارهم ولا تُعدُّ من آجالهم». (١)

وقد يُتساءل: ما هو معنى أن أيام زائري قبر أبي عبد الله الله الله علا تُعدّ من آجالهم ولا من أعهارهم؟

هنا عدة احتمالات، الأول منها هو الأظهر وربها المتعين، ولكن نذكر البقية كاحتمالات لا بأس مها:

الاحتمال الأول: وهو صريح الروايات من أن هناك أياماً إضافية تضاف على عمر الإنسان.

ولا ضير في ذلك بناءً على مفهوم الأجل المحتوم وغير المحتوم.

الاحتمال الثاني: أن المقصود هو ليست الزيادة الحقيقية لأيام العمر، وإنها هي بمعنى أنه يعطى أجر من عمل الأعمال الصالحة في عمر أطول.

الاحتمال الثالث: أن المقصود هو أن الأيام التي يقضيها المؤمن في زيارة الإمام الحسين الله تعالى عليها، ففي يوم القيامة حيث سيحاسب الله تعالى

العمر والرزق وأن تركها تنقصها ح [ ٤٥٨] ٣.

(١) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٢٥٩ و ٢٦٠ الباب (٥١) أن أيام زائري الحسين الله تعد من أعهارهم ح [ ٣٩١] ١.

\_

الإنسان على كل لحظة من لحظات عمره فإنه لا يحاسبه على الساعات التي قضاها في زيارة الإمام الحسين، على غرار ما ورد من أن الله تعالى لا يحاسب الإنسان على الزوجة التي يتخذها والمسكن والملبس والمأكل... بشرط كونها بالحلال ومن دون إسراف محرم.

فعن الإمام الباقر عنه الأيسئل عنها العبد: خرقة يواري بها عورته، وكسرة يسدُّ بها جوعته، أو بيت يكنُّه من الحرِّ والبرد»(١).

وعن أبي عبد الله هذا، قال: «ثلاثة أشياء لا يُحاسَب عليهنَّ المؤمن: طعام يأكله، وثوب يلبسه، وزوجة صالحة تعاونه، ويحصن بها فرجه»(٢).

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان للطبرسي ١٠: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ٦: ٢٨٠/ باب آخر في التقدير وأنَّ الطعام لا حساب له/ ح ٢.

## العوض الخامس: رجعة الإمام الحسين عليه السلام(١)

يظهر من بعض الروايات أن من التعويضات التي جعلها الله تبارك وتعالى للإمام الحسين وأصحابه هي الرجعة في دولة الإمام المهدي ، إذ يُفهم من بعض الروايات أن رجعته وأصحابه عما يكون عوضاً عن تضحيته وأصحابه في كربلاء، ومن ذلك ما روي عن أبي جعفر الباقر : «أنّ الحسين قال لأصحابه: أَبْشِرُوا بِالجَنّةِ، فَوَالله، إِنّا نَمْكُثُ ما شاءَ الله بَعْدَ ما يجري عَلَيْنا، ثُمَّ يُخْرِجُنَا الله وَإِيّاكُمْ حَتّى يَظْهَرَ قائِمُنا، فَيَنْتَقِمَ مِنَ الظّالِينَ، وَأَنَا وَأَنْتُمْ نُشاهِدُهُمْ فِي السّلاسِلِ وَالأَغْلالِ وَأَنْواعِ العَذابِ.

فقيل له: من قائمكم، يا ابن رسول الله؟!

قال: السّابِعُ مِنْ وُلْدِ ابْني مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيِّ الباقِرِ، وَهُوَ الْحُجَّةُ ابْنُ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ابْني، وَهُوَ الَّذي يَغيبُ مُدَّةً طَويلَةً، ثُمَّ يَظْهِرُ وَيَمْلاً الأُرْضَ قِسْطاً وَعَدْلاً كَما مُلِئَتْ ظُلْماً وَجَوْراً. (٢)

وحتى تتضح الصورة نذكر الأمور التالية:

<sup>(</sup>٢) موسوعة كلمات الإمام الحسين الحديث في معهد باقر العلوم الحديث الحديث (٢).

#### الأمر الأول: المفهوم العام للرجعة.

تعني الرجعة باختصار: رجوع بعض الموتى إلى الحياة الدنيا، في زمن ظهور الإمام المهدي هو وبأبدانهم التي ماتوا فيها، يحيون فترة من الزمن، ثم يموتون.

وهذا المعنى في حدّ نفسه لا يخرج عن الأصول العامة للدين، وهو يدخل تحت مفهوم القدرة المطلقة لله تعالى، والحكمة التي تأبى إلا أن يكون للفعل الإلهي غاية وهدف، علمنا به أو لم نعلم.

ويظهر من بعض الروايات أن الترشح للرجعة والتخيير فيها، إنها يتوقف على بذل عمل صالح من الإنسان بإرادته، وبالتالي، تكون الرجعة نتيجة لأمرين: إرادة الإنسان، والقدرة المطلقة لله تعالى والمبسوطة في عالم الإمكان، غير المغلولة كها قالت المفوضة واليهود.

فلا يصح والحال هذي الحكم على من يقول بالرجعة بأنه يقول بمقالة غير إسلامية، كما يلوح ذلك من أمثال أحمد أمين، حيث حاول أنْ ينكر القول بالرجعة ويحاول الكيد بالتشيع فيقول: فاليهودية ظهرت في التشيع بالقول بالرجعة. (١)

وبعبارة أخرى واضحة:

إننا نحكم ببطلان عقيدةٍ ما في إحدى حالات:

# الأولى: أن تكون مخالفةً لضرورة عقلية.

كقول النصارى: إنَّ الله (تعالى) في عين كونه واحدًا هو ثلاثة (الأب والابن وروح القدس)، وكادعاء بعض المجسمة -ومنهم الوهابية - أنَّ لله (تعالى) يدًا مادية وعينًا مادية وما شاكل ذلك، فإنَّ هذا يستلزم التركيب والجسمية والمحدودية، مما يعني

<sup>(</sup>١) راجع: أعيان الشيعة للسيد محسن الأمين ج١ ص٥٥.

وجود الله (تعالى) في مكانٍ دون آخر، وهو محالٌ؛ لأنّ التركيب والجسمية والمحدودية من صفات الإمكان، وهو (جلّ في علاه) واجبٌ. تعالى الله عما يصفون علوًا كبيرًا.

الثانية: أن تكون مخالفةً لضرورةٍ نقلية.

كادعاء أنَّ النبي الأكرم للله يهجر أو يخطئ؛ لأنه مخالفٌ لقوله (تعالى): ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوىٰ. إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيُّ يُوحِيٰ ﴾. (١)

أو أن يدّعي شخص عدم وجوب الحجاب على المرأة، أو سقوط وجوب الصلاة في مرحلة كمالية معينة.

وليس في الرجعة ما يخالف ضرورة نقلية ولا عقلية.

بل إنَّ العقل والنقل دلّا على إمكان البعث يوم القيامة، وهو رجوعٌ بصورةٍ شاملة وعامة وأكثر وأعقد من الرجعة، فكلُّ من آمن بالبعث والمعاد يلزمه أن يقول بإمكان الرجعة.

الثالثة: أن لا يدل على صحتها دليل عقلي ولا نقلي.

الأمر الثاني: مؤهلات الرجوع إلى الدنيا بعد الموت.

أشرنا إلى أن بعض الروايات بيّنت أن الرجوع إلى الدنيا زمن الظهور المبارك إنها هو فرع الوصول إلى مرحلة من الإيهان، تؤهل المؤمن للرجوع زمن الظهور المقدس، بل يظهر من بعضها أن الأمر سيكون اختيارياً للبعض.

أما ما هي مؤهلات تلك المرحلة؟

فالروايات صرّحت بمؤهلين، يرجعان إلى حقيقة واحدة، وهي التولى لأهل

<sup>(</sup>١) النجم ٤ و ٥.

البيت الله والتسليم لأمرهم، والسير على نهجهم بما للكلمة من معني.

# المؤهل الأول: حب أهل البيت اللهاس.

وما يستلزمه هذا الحب من تنفيذ أوامرهم، والابتعاد عن نواهيهم، وموالاة أوليائهم، ومعاداة أعدائهم.

ففي بعض روايات سبب تسمية الاحتضار بهذا الاسم، أنه لأجل حضور النبي الأعظم على المؤمنين الله المؤمن تلك الساعة، وأنهم سيعملون على تخفيف عملية نزع الروح، وأن عزرائيل يبشر المؤمن بأنه سيرجع مع المهدي الله عزرائيل يبشر المؤمن بأنه سيرجع مع المهدي

روي عن أبي عَبْدِ الله الله قال: «مِنْكُمْ والله يُقْبَلُ، ولَكُمْ والله يُغْفَرُ، إِنَّه لَيْسَ بَيْنَ أَحَدِكُمْ وبَيْنَ أَنْ يَغْتَبِطَ ويَرَى السُّرُورَ وقُرَّةَ العَيْنِ إِلَّا أَنْ تَبْلُغَ نَفْسُه هَاهُنَا -وأَوْمَأَ بِيَدِه إِلَى حَلْقِه - ثُمَّ قَالَ الله عَلَيْ إِنَّه إِذَا كَانَ ذَلِكَ واحْتُضِرَ، حَضَرَه رَسُولُ الله عَلَيْ وعَلِي الله وجَبْرَئِيلُ ومَلَكُ المَوْتِ هَ فَيَدُنُو مِنْه عَلِي هَ فَيَقُولُ: يَا رَسُولَ الله، إِنَّ هَذَا كَانَ يُحِبُّنَا وَجُبْرَئِيلُ ومَلَكُ المَوْتِ هَ وَيَقُولُ رَسُولُ الله عَلَيْ فَي فَيُولُ: يَا جَبْرَئِيلُ، إِنَّ هَذَا كَانَ يُحِبُّ الله ورَسُولُه وأَهْلَ بَيْتِ رَسُولِه فَأَحِبَه، ويَقُولُ رَسُولُ الله عَلَيْ فَي الله عَلَيْ الله وَله ورَسُولُه وأَهْلَ بَيْتِ رَسُولِه فَأَحِبَه، ويَقُولُ جَبْرَئِيلُ لِلكِ المَوْتِ عَلَيْ الله وَله ورَسُولُه وأَهْلَ بَيْتِ رَسُولِه فَأَحِبَه، ويَقُولُ جَبْرَئِيلُ لِلكِ المَوْتِ عَلَيْ الله ورَسُولُه ورَسُولُه وأَهْلَ بَيْتِ رَسُولِه فَأَحِبَه، ويَقُولُ جَبْرَئِيلُ لِلكِ المَوْتِ عَلَيْ الله وأَنْ الله عَلَيْ الله وأَنْ الله عَلَيْ الله ويقُولُ عَبْرَئِيلُ لِلكِ المَوْتِ عَلَيْ الله وأَنْ عَنْكُ المَوْتِ فَيَقُولُ: يَا عَبْدَ الله ورَسُولُه وأَهْلَ بَيْتِ رَسُولِه فَأَحِبَه وَارْفُقُ بِه، فَيَدْنُو مِنْه مَلَكُ المَوْتِ فَيَقُولُ: يَا عَبْدَ الله أَخَذْتَ أَمَانَ بَرَاءَتِكَ، مَسَكْتَ بِالعِصْمَةِ الكُبْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا؟

قَالَ: فَيُوَفِّقُه الله عَزَّ وجَلَّ فَيَقُولُ: نَعَمْ. فَيَقُولُ: ومَا ذَلِكَ؟ فَيَقُولُ: وَلَايَةُ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﷺ.

فَيَقُولُ: صَدَقْتَ، أَمَّا الَّذِي كُنْتَ تَحْذَرُه، فَقَدْ آمَنَكَ الله مِنْه، وأَمَّا الَّذِي كُنْتَ تَرْجُوه فَقَدْ أَدْرَكْتَه، أَبْشِرْ بِالسَّلَفِ الصَّالِحِ، مُرَافَقَةِ رَسُولِ اللهَ ﷺ وعَلِيٍّ وفَاطِمَةَ ﷺ، ثُمَّ يَسُلُّ نَفْسَه سَلاَّ رَفِيقاً، ثُمَّ يَنْزِلُ بِكَفَنِه مِنَ الجَنَّةِ وحَنُوطِه مِنَ الجَنَّةِ بِمِسْكٍ أَذْفَرَ، فَيُكَفَّنُ بِذَلِكَ الكَفَنِ ويُحنَّطُ بِذَلِكَ الحَنُوطِ، ثُمَّ يُكُسَى حُلَّةً صَفْرَاءَ مِنْ حُلَلِ الجَنَّةِ، فَإِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِه فُتِحَ لَه بَابٌ مِنْ أَبْوَابِ الجَنَّةِ، يَدْخُلُ عَلَيْه مِنْ رَوْحِهَا ورَيْحَانِهَا، ثُمَّ يُفْسَحُ لَه عَنْ أَمَامِه مَسِيرَةَ شَهْرٍ وعَنْ يَمِينِه وعَنْ يَسَارِه، ثُمَّ يُقَالُ لَه: نَمْ نَوْمَةَ العَرُوسِ عَلَى فِرَاشِهَا، أَبْشِرْ مَسِيرَةَ شَهْرٍ وعَنْ يَمِينِه وعَنْ يَسَارِه، ثُمَّ يُقَالُ لَه: نَمْ نَوْمَةَ العَرُوسِ عَلَى فِرَاشِهَا، أَبْشِرْ بَرُوْحٍ ورَيْحَانٍ وجَنَّةِ نَعِيمٍ ورَبِّ غَيْرِ غَضْبَانَ، ثُمَّ يَزُورُ آلَ مُحَمَّدٍ فِي جِنَانِ رَضْوَى، فَيَأْكُلُ مَعَهُمْ مِنْ طَعَامِهِمْ، ويَشْرَبُ مِنْ شَرَابِم ويَتَحَدَّثُ مَعَهُمْ فِي بَحَالِسِهِمْ، حَتَّى يَقُومَ قَائِمُنَا بَعَثَهُمُ الله فَأَقْبَلُوا مَعَه يُلَبُّونَ زُمَراً زُمَراً زُمَراً وَنَجَا المُقرَّبُونَ. المُنْطِلُونَ ويَضْمَحِلُّ المُحلِّونَ، وقلِيلٌ مَا يَكُونُونَ، هَلَكَتِ المَحَاضِيرُ، ونَجَا المُقرَّبُونَ.

مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ لِعَلِيِّ ﷺ: أَنْتَ أَخِي ومِيعَادُ مَا بَيْنِي وبَيْنَكَ وَادِي السَّلَام.

قَالَ ﴿ وَعِلِي ﴿ وَعَلِي ﴿ وَعَلِي ﴿ وَمُولُ الله الله عَلِي ﴿ وَعَلِي ﴿ وَعَلِي ﴿ وَعَلِي ﴿ وَمَلَكُ الله عَلِي ﴿ وَعَلِي ﴿ وَعَلِي ﴿ وَعَلِي ﴿ وَعَلِي ﴿ وَعَلِي الله عَلِي ﴿ فَيَقُولُ: يَا رَسُولَ الله الله الله وَالله وَاله وَالله وَال

فَيَدْنُو مِنْه مَلَكُ المُوْتِ فَيَقُولُ: يَا عَبْدَ الله، أَخَذْتَ فَكَاكَ رِهَانِكَ أَخَذْتَ أَمَانَ بَرَاءَتِكَ مَسَكْتَ بِالعِصْمَةِ الكُبْرَى فِي الحَيَاةِ الدُّنْيَا؟ فَيَقُولُ: لَا. فَيَقُولُ: أَبْشِرْ يَا عَدُوَّ الله بِسَخَطِ لَلهُ عَزَّ وجَلَّ وعَذَابِهِ والنَّارِ، أَمَّا الَّذِي كُنْتَ تَحْذَرُه فَقَدْ نَزَلَ بِكَ، ثُمَّ يَسُلُّ نَفْسَه سَلاً عَنِيفاً، ثُمَّ يُوكًلُ بِرُوحِه ثَلاثَمِائَةِ شَيْطَانٍ كُلُّهُمْ يَبْزُقُ فِي وَجْهِه، ويَتَأذَى بِرُوحِه، فَإِذَا وُضِعَ عَنِيفاً، ثُمَّ يُوكًلُ بِرُوحِه ثَلاثَمِائِة شَيْطَانٍ كُلُّهُمْ يَبْزُقُ فِي وَجْهِه، ويَتَأذَى بِرُوحِه، فَإِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِه فَتِحَ لَه بَابٌ مِنْ أَبُوابِ النَّارِ فَيَدْخُلُ عَلَيْه مِنْ قَيْحِهَا وهَبِهَا». (١)

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٣ ص ١٣٢ بَابُ مَا يُعَايِنُ الْمُؤْمِنُ والكَافِرُ ح٤.

المؤهل الثاني: انتظار الفرج.

بها يعني هذا المفهوم من التهيؤ الدائم للظهور، والعمل على نشر القضية المهدوية، وتطبيق العدل بها يسع المرء، بدءً بنفسه ثم عائلته ثم المؤمنين، والابتعاد عن نواهي الله تبارك وتعالى، ففي مكاتبة الإمام المهدي الشيخ المفيد: «فليعمل كلّ امرئ منكم بها يقرب به من محبّتنا، ويتجنّب ما يدنيه من كراهتنا وسخطنا، فإنّ أمرنا بغتة فجاءة حين لا تنفعه توبة ولا ينجيه من عقابنا ندم على حوبة. والله يلهمكم الرشد، ويلطف لكم في التوفيق برحمته»(۱).

إنَّ المؤمن المنتظر إذا مات قبل ظهور الإمام المهدي، فإنَّه سيُبشَّر بذلك وهو في قبره، ويُخيَّر في الرجوع إلى الدنيا لنصرة القائم.

وهذا ما أشارت إليه الروايات الشريفة، فقد روي عن المفضَّل بن عمر، قال: ذكرنا القائم هُ ومن مات من أصحابنا ينتظره، فقال لنا أبو عبد الله هذا! إنَّه قد ظهر صاحبك، فإن تشأ أن تلحق به فالحق، وإن تشأ أن تقيم في كرامة ربِّك فأقم»(٢).

وفي نفس السياق جاء عن الإمام الباقر هذا هذا وإنَّ لأهل الحقّ دولة إذا جاءت ولاها الله لمن يشاء منّا أهل البيت، فمن أدركها منكم كان عندنا في السنام الأعلىٰ، وإن قبضه الله قبل ذلك خار له...»(٣).

فقوله (خار له) يُراد منه ما أشارت له الرواية السابقة من التخيير بين البقاء أو الرجوع، والله العالم.

<sup>(</sup>١) الاحتجاج ٢: ٣٢٣ و٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) الغيبة للطوسي: ٥٨١ و٥٩٥/ ح ٤٧٠.

<sup>(</sup>٣) الغيبة للنعماني: ٢٠١/ باب ١١/ ح٢.

# الأمر الثالث: من النصوص الدالة على رجعة الإمام الحسين ك

دلت العديد من النصوص على أن الإمام الحسين الله سيكون أول الراجعين من أهل البيت الله ومن تلك أهل البيت الله وبعضها صرحت برجعة أصحابه الذين استشهدوا معه، ومن تلك النصوص التالي:

# النص الأول:

# النص الثاني:

روي عن أبي جعفر الباقر الله الحسين الله قال الأصحابه: ﴿ أَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ،

<sup>(</sup>۱) الكافي للكليني ج ٨ ص ٢٠٦ و ٢٠٧ ح ٢٥٠.

فَوَالله، إِنَّا نَمْكُثُ ما شاءَ الله بَعْدَ ما يَجْرِي عَلَيْنا، ثُمَّ يُخْرِجُنَا اللهُ وَإِيَّاكُمْ حَتَّى يَظْهَرَ قائِمُنا، فَيَ يُخْرِجُنَا اللهُ وَإِيَّاكُمْ حَتَّى يَظْهَرَ قائِمُنا، فَيَنْتَقِمُ مِنَ الظَّالِينَ وَأَنَا وَأَنْتُمْ نُشاهِدُهُمْ فِي السَّلاسِلِ وَالأُغْلالِ وَأَنْواع العَذابِ».

فقيل له: من قائمكم، يا ابن رسول الله؟

قال: «السّابِعُ مِنْ وُلْدِ ابْني مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيِّ الباقِرِ، وَهُوَ الْحُجَّةُ ابْنُ الحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ الباقِرِ، وَهُوَ الَّذي يَغيبُ مُدَّةً طَويلَةً، ثُمَّ يُخَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ ابْني، وَهُوَ الَّذي يَغيبُ مُدَّةً طَويلَةً، ثُمَّ يَظْهِرُ وَيَمْلاً الأُرْضَ قِسْطاً وَعَدْلاً كَمَا مُلِئَتْ ظُلْماً وَجَوْراً». (١)

## النص الثالث:

روى القمي في تفسيره أنَّ الله (تعالى) أخبر رسول الله ﷺ وبشّره بالحسين قبل حمله وأنَّ الإمامة تكون في ولده إلى يوم القيامة ثم أخبره بها يُصيبه من القتل والمصيبة في نفسه وولده ثم عوضه بأنْ جعل الإمامة في عقبه وأعلمه أنَّه يُقتل، ثم يرده إلى الدنيا وينصره حتى يقتل أعداءه ويملكه الأرض وهو قوله (عز من قائل): ﴿وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَىٰ الَّذِينَ السَّتُضْعِفُوا فِي الأَرضِ وَنَجْعَلَهُمُ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الوارِثِينَ ﴾ [القصص ٥]. (٢)

## النص الرابع:

عن الإمام الصادق (أوَّل من تنشقُّ الأرض عنه ويرجع إلى الدنيا الحسين بن عليِّ (٣).

<sup>(</sup>١) موسوعة كلمات الإمام الحسين الخديث في معهد باقر العلوم الحديث الحديث الحديث العلوم العلوم

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي علي بن إبراهيم القمي ج ٢ ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليهان الحليّ: ٢٤.

## النص الخامس:

عن الإمام الصادق ﴿ إِنَّ أُوَّل من يكرُّ في الرجعة الحسين بن عليٍّ ﴿ ويمكث في الأرض أربعين سنة حتَّىٰ يسقط حاجباه علىٰ عينيه (١١).

# النص السادس:

عن أبي جعفر على قال الحسين بن علي المصابه قبل أن يقتل النبيّون رَسُولَ الله قالَ لِي: يا بنيّ، إنّك ستساق إلى العراق، وهي أرض قد التقى بها النبيّون وأوصياء النبيّين، وهي أرض تدعى عمورا، وإنّك تستشهد بها، ويستشهد معك جماعة من أصحابك لا يجدون ألم مسّ الحديد، وتلا: ﴿قُلْنَا يَنَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَهًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴿ ثَا تَكُونَ اللهِ ثَمْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

## النص السابع:

عَنْ حَرِيزٍ قَالَ: قُلْتُ لأَبِي عَبْدِ الله ﷺ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، مَا أَقَلَّ بَقَاءَكُمْ أَهْلَ البَيْتِ وَأَقْرَبَ آجَالَكُمْ بَعْضَهَا مِنْ بَعْضٍ مَعَ حَاجَةِ النَّاسِ إِلَيْكُمْ؟!

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليمان الحليّ: ١٨.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٦٩.

<sup>(</sup>٣) الخرائج والجرائح لقطب الدين الراوندي ج٢ ص ٨٤٨ و ٨٤٩ ب ١٦ فصل في الرجعة / ح٦٣.

فَأَوْحَى الله إِلَيْهِمْ: أَنِ الزَمُوا قَبْرَه حَتَّى تَرَوْه وقَدْ خَرَجَ (١)، فَانْصُرُوه وابْكُوا عَلَيْه وعَلَى مَا فَاتَكُمْ مِنْ نُصْرَتِه، فَإِنَّكُمْ قَدْ خُصِّصْتُمْ بِنُصْرَتِه وبِالبُكَاءِ عَلَيْه.

فَبَكَتِ الْمَلَائِكَةُ تَعَزِّياً وحُزْناً عَلَى مَا فَاتَهُمْ مِنْ نُصْرَتِه، فَإِذَا خَرَجَ يَكُونُونَ أَنْصَارَه. (٢)

# النص الثامن:

<sup>(</sup>١) (وحتى تروه وقد خرج) إشارة إلى رجعته في زمان القائم ﷺ [هامش المصدر]

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج ١ ص ٢٨٣ و ٢٨٤ / بَابُ أَنَّ الأَثِمَّةَ ﴿ لَهُ عَلُوا شَيْئاً ولاَ يَفْعَلُونَ إِلاَّ بِعَهْدٍ مِنَ الله عَزَّ وجَلَّ وأَمْرٍ مِنْه لَا يَتَجَاوَزُونَه ذيل الحديث رقم (٤).

<sup>(</sup>٣) النبأ (١٨).

<sup>(</sup>٤) مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليمان الحلى ص ٤٨.

### النص التاسع:

عن أبي عبد الله ﴿ ويقبل الحسين ﴿ في أصحابه الذين قُتلوا معه، ومعه سبعون نبياً كما بعثوا مع موسى بن عمران ﴿ فيدفع إليه القائم ﴿ الخاتم، فيكون الحسين ﴿ هو الذي يلى غسله وكفنه وحنوطه ويواري به في حفرته ﴾ (١)

# النص العاشر:

في رواية جابر عن أبي جعفر ﷺ: «ثم يخرج المنتصر إلى الدنيا فيطلب بدمه ودماء أصحابه». (٢)

#### الأمر الرابع: الهدف من رجعة الإمام الحسين ﷺ ودوره.

بملاحظة النصوص الواردة في رجعته هم يمكن القول بأن الهدف من رجوعه هو التالى:

١/ الوصول بالأمة إلى هدفه الذي نهض من أجله، وحالت الظروف دون وصوله إليه «الإصلاح في أمة جدي رسول الله عليه "... (٣)

إن الإصلاح الذي ثار من أجله الإمام الحسين على عايته العدل والقسط، وهو ما لم تتح الفرصة المواتية لتحقيقه آنذاك، وهو ما سيتم على يدي المهدي وسيكون للإمام الحسين دور في ذلك أيضاً.

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليان الحلي ص ٤٨ و ٤٩.

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات للحسن بن سليمان الحلي ص ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الشيخ محمد السند في حوار أجرته معه مجلة الإصلاح الحسيني العدد الثاني ص ٣١.

٣/ حساب الإمام الحسين اللخلق قبل يوم القيامة، وهو ما سيأتي بيانه في البحث التالى إن شاء الله تعالى.

٤/ إنه هو الذي يلي أمر الإمام المهدي الله بعد وفاته، لأن الوصي لا يلي أمره
إلا الوصي، فهو من سيغسل الإمام المهدي الله ويلي أمره.

وهنا سؤال:

إذا كان الوصي لا يلي أمره إلا الوصي، فعند موت الإمام المهدي (سلام الله عليه) يلي امره الامام الحسين في أمره؟ وإن قلنا يلي امره الامام الحسين في أمره؟ وإن قلنا يأتي بعده أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) وهو الذي يلي أمره وهكذا فإذا وصلنا إلى آخر معصوم بحيث لا يرجع بعده معصوم آخر ليكي أمره، فمن الذي يغسله؟

الجواب:

إنَّ قاعدة (لا يلي أمر المعصوم إلا المعصوم) ليست قاعدة عقلية، فلا ضير في خرقها لمصلحة ما.

للتوضيح: القاعدة العقلية هي القاعدة التي لا تختلف ولا تتخلف، كمجموع زوايا المثلث التي تساوي ١٨٠ درجة، فلا يمكن أنْ تختلف باختلاف الظروف والزمان والمكان، كما لا يمكن أن تتخلف فيكون مثلثٌ ما من المثلثات مجموع زواياه أقل أو أكثر من ١٨٠ درجة. وكاجتماع النقيضين فهو أمرٌ محال، لا يختلف في ذلك ولا يتخلف ولا يقبل الاستثناء.

ومعه، فمن الواضح أنَّ قاعدة (لا يلي أمر المعصوم إلا المعصوم) هي ليست قاعدة عقلية, وإنَّما هي قاعدة عادية إن صحّ التعبير، بمعنى أننا وجدنا أن من علامات الإمام اللاحق أنه يغسل ويصلي على الإمام السابق، وهو كما ذكر في الروايات الشريفة, لذلك

عندما توفي الإمام الحسن العسكري عليه خرج جعفر ليصلي عليه، فخرج الإمام المهدي (صلوات الله وسلامه عليه) وكان صبيًا وعمره خمس سنوات وقال: «تأخريا عم، فأنا أحق بالصلاة على أبي»، فتأخر جعفر، وقد أربد وجهه واصفر. (١)

فهي قاعدة عاديّة لا عقلية ويمكن أنْ تختلف وتتخلف.

ومعه، فيمكن القول: إننا نؤمن بأنَّ الله الله الله الله المعصوم المعصوم الأخر.

تفسير: أن الإمام الحسين على أيحاسب الخلق قبل يوم القيامة.

عن أبي عبد الله عن قال: «إن الذي يلي حساب الناس قبل يوم القيامة الحسينُ بن على الناس في القيامة فإنها هو بعث إلى الجنة أو بعث إلى النار». (٢)

كما دلت الروايات الشريفة على أن الإمام الحسين هو أول من تنشق الأرض عنه ويرجع إلى الدنيا، كذلك دلت بعض الروايات الشريفة على أنه ه سيحاسب الناس في الرجعة وقبل يوم القيامة، وقد تسبب مثل هذه الروايات الشريفة شبهة عند البعض مفادها: إننا نعلم أن الله تعالى هو الذي يحاسب الناس فإن الله سَرِيعُ الحِسابِ (٣) فكيف تقول هذه الرواية: إن الإمام الحسين على سيحاسب الناس في الرجعة؟

ولبيان المسألة نحتاج إلى بيان أمور:

الأمر الأول: الأسماء الإلهية مستأثرة وغيرمستأثرة.

قُسمت الأسماء الإلهية إلى قسمين:

<sup>(</sup>١) كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق ص ٤٧٥ ب٤٣.

<sup>(</sup>٢) مختصر البصائر الحسن بن سليمان الحلى ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) المائدة ٤.

القسم الأول: الأسماء والصفات المستأثرة، وهي الأسماء التي تحكي عن نفس الذات الإلهية المقدسة، مما يعني أنها لا تصح إلا في واجب الوجود، وهذه لا يصح لأحد أن يتسمى بها، لاختصاصها به جل وعلا، مثل أسماء: الله، واجب الوجود، اللا متناهي، واللا محدود، ومثلاً (الذي نفسي بيده) و(الذي فلق الحبة وبرأ النسمة)، و(مقلب القلوب والأبصار) وما شابه...(۱)

القسم الثاني: الأساء المشتركة بينه جل وعلا وبين غيره -باعتبار فكرة التشكيك-، كأسهاء: الرب، والخالق، والرازق، وغيرها، وهذه الأسهاء، إنْ أُريد منها مرتبتها الوجودية المطلقة واللا محدودة، فهي من مختصات الله جل وعلا، وإنْ أريد منها المرتبة الممكنة منها، فهي من مختصات الممكنات، ويمكن إطلاقها عليها، ومن هنا، نجد أن القرآن الكريم استعمل صيغة أفعل التفضيل في بعض الأسهاء، من قبيل في فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ (٢)، أو استعمل الأسهاء مشتركة بينه وبين غيره من

<sup>(</sup>۱) - وترتبت على هذا بعض الأحكام الفقهية، من قبيل ما جاء في منهاج الصالحين - السيد السيستاني ج مسألة ٦٨٨: لا تنعقد اليمين إلا إذا كان المقسم به هو الله تعالى دون غيره مطلقا، وذلك يحصل بأحد أمور:

١- ذكر اسمه المختص به كلفظ الجلالة، ويلحق به ما لا يطلق على غيره كالرحمن.

٢- ذكره بأوصافه وأفعاله المختصة التي لا يشاركه فيها غيره كمقلب القلوب والأبصار، والذي نفسي بيده، والذي فلق الحبة وبرأ النسمة، وأشباه ذلك...

<sup>(</sup>٢) المؤمنون ١٤/ وهنا تنبيه مفيد: في بيان الفرق بين اسم الخالق والبارئ:

البارئ في اللغة اسم فاعل من مادة (برأ)، وهو أصلان، أحدهما (الخلق)، والآخر (التباعد من الشيء ومزايلته)، ومن الأصل الأول يقال: برأ الله الخلق، يبرؤهم، برءاً: خلقهم، وهو البارئ: الخالق. [موسوعة العقائد الإسلامية محمد الريشهري: ج٤، ص٥٤؛ نقلاً عن معجم مقاييس اللغة: ١/ ٢٣٦؛ المصباح المنير: ٤٧؛ المحيط في اللغة: ١/ ٢٧٤.]

والخلق يلازم القدرة بلا شك.

وفي لسان العرب: البارئ: هو الذي خلق الخلق لا عن مثال. قال: ولهذه اللفظة من الاختصاص

الممكنات، من قبيل قوله تعالى ﴿ وَاللهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ [الجمعة ١١]

#### الأمر الثاني: معاني التفويض.

يستعمل التفويض في عدة معانٍ:

المعنى الأول: أنّ الله (تعالى) بعد أن خلق الإنسان فوّض إليه أفعاله. فالإنسان مستقل تمامًا في إيجاد أفعاله عن الله ، أي إنه ليس بحاجة إلى الله (تعالى) في أفعاله، نعم الله وقدرته لم تُسلب منه (جل وعلا)، لكن في الوقت نفسه قد استغنى عنه الإنسانُ وبات مستقلاً في أفعاله، رغم أنه ممكن ومن أبرز ساته الافتقار وجوداً واستمراراً!

المعنى الثاني: أنّ الله ﴿ بعد أن خلق الإنسان فوّض إليه أفعاله، فالإنسان مستقل تمامًا في إيجاد أفعاله عن الله ﴿ أي إنه لا يحتاج الى الله (تعالى) في أفعاله، وعلاوةً على ذلك فإنّه ﴿ غير قادر على التحكم في أفعال الإنسان فلا يستطيع منعه من القيام بفعل ما مثلاً.

وهذا المعنى أقبح وأردأ من الأول.

وهما ما قالت بهما المعتزلة.

المعنى الثالث: أنَّ الله (تعالى) يوكل بعض الأمور لبعض مخلوقاته في أن يفعلوها حسب اختيارهم، لكن لا يخرج أولئك المخلوقون لا هم ولا أفعالهم عن قدرة الله

بخلق الحيوان ما ليس لها بغيره من المخلوقات، وقلّما تستعمل في غير الحيوان، فيقال: برأ الله النسمة وخلق السهاوات والأرض. [لسان العرب ابن منظور: ج١، ص٣١]

ومنه يظهر «أن البارئ يُستعمل في الحيوان كثيراً دون الخالق، ولأجل ذلك صحّ الجمع بين الخالق والبارئ في بعض الآيات»، كما في قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللهُ الخَالِقُ البارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الأَسْماءُ الحُسْنَى يُسَبِّحُ لَهُ السَّماواتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ (الحشر: ٢٤).

(تعالى) وعن إذنه وعن أمره (جل وعلا)، فيبقى الله وعن عاجزٍ، ولكنه يوكل إلى بعض عباده فعل أمور محددة.

وقد ورد هذا المعنى في كثير من الروايات والآيات الشريفة، وهذا المعنى على نوعين:

# النوع الأول: التفويض التكويني:

نحن نعلم أن الأمور كلها بيد الله تعالى، فهو خالق كل شيء وبارئ كل شيء، ولا شيء يخرج عن أمره، ولكن مع ذلك نجد أن هناك أموراً قد أوكل الله تعالى عملها إلى بعض مخلوقاته، فمثلاً هناك ملك للموت، وملك للمطر، وهناك ﴿فَالْمُدَبِّراتِ أَمْراً﴾(١)

﴿ سَواءٌ مِنْكُمْ مَنْ أَسَرَّ القَوْلَ وَمَنْ جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفٍ بِاللَّيْلِ وَسارِبٌ إِللَّهُ اللهِ ﴾ (٢)

وأوضح ما يدل على ذلك هي مسألة الموت، ففي عدة آيات نجد أن نسبة عملية الموت قد اختلفت، قال تعالىٰ: ﴿اللهُ يَتَوَفَّلُ الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِها﴾. (٣)

ثمّ قال: ﴿قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ المَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ﴾. (١)

ثمّ قال: ﴿حَتَّىٰ إِذَا جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفُّوْ مَهُمْ ﴾. (٥)

فأنت تجد في هذه الآيات الكريمة أن الله تعالى مرة ينسب التوفي له (جل وعلا)

<sup>(</sup>١) النازعات: ٥.

<sup>(</sup>٢) الرعد ١٠ و ١١.

<sup>(</sup>٣) الزمر: ٤٢.

<sup>(</sup>٤) السجدة: ١١.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٣٧.

ومرة لملك الموت وثالثة لرسله، وهذا لا تنافي فيه ولا مشكلة، ففي الآية الأولى نسب الله تعالى توفي الأنفس إليه نفسه، لأنه تعالى خالق كل شيء وهو خالق الموت والحياة كليها، وفي الآية الثانية بين الله تعالى أن أمر التوفي قد أوكله إلى ملك الموت، فملك الموت هو الآمر الأول بالموت، لكن بإذن الله تعالى، وملك الموت يبعث رسلاً، أي ملائكة لتقوم بمهمة قبض روح هذا أو ذاك... فلا منافاة بين هذه الآيات، وبه يتضح معنى التفويض المقبول إسلامياً، إنه تفويض بأمر الله تعالى وبإذنه مع عدم خروج المفوض والأمر المفوض فيه عن قدرة الله تعالى.

# الثاني: التفويض التشريعي:

وهو أن يأذن الله البعض عباده وفق مواصفات خاصة بأن يعطوا تشريعات وفق المصالح والمفاسد الواقعية. ومثاله تفويض الله (تعالى) مهمة التشريع للمعصومين وهو المصطلح عليه بين المتكلمين بالولاية التشريعية (١٠). ومستنده من القرآن الكريم قوله وما أتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا الحسر ٧].

والمعنى الثالث من بين المعاني الثلاثة للتفويض هو الذي يتوافق مع ما يذهب إليه أهل البيت (صلوات الله وسلامه عليهم): أنه لا جبر ولا تفويض وإنها هو أمرين.

إذا فهمنا هذين الأمرين، حينئذ سنفهم نوعين من الروايات الشريفة:

النوع الأول: ما ورد من أن حساب الشيعة في يوم القيامة سيوكل إلى أئمتهم على النوع الأول: ما

فعن أبي بصير، قال: سمعت أبا عبد الله جعفر بن محمد يقول: «إذا اجتمع الخلائق يوم القيامة لفصل القضاء وضع للأئمة منابر من نور، فصير الله تعالى حساب

<sup>(</sup>١) على خلاف في ثبوتها، وفي معناها على فرض ثبوتها، مذكور في محله في كتب علم الكلام.

شيعتنا الينا، فها كان بينهم وبين الله استوهبناه، وما كان بينهم وبين العباد قضيناه، وما كان بينهم وبين العباد قضيناه، وما كان بيننا وبينهم فنحن أحق بالعفو عنهم، ومن ذلك قول الله تعالى ﴿إِنَّ إِلَيْنا إِيابَهُمْ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنا حِسابَهُمْ ﴾ (۱). (۲)

وعن عبد الله ابن سنان، عن أبي عبد الله الله قال: «إذا كان يوم القيامة وكلنا الله بحساب شيعتنا، فها كان لله سألنا الله أن يهبه لنا فهو لهم، وما كان لنا فهو لهم، ثم قرأ أبو عبد الله عنه : ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيابَهُمْ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسابَهُمْ ﴾». (٣)

وعن جميل قال: «قلت لأبي الحسن الحسن الحدثهم بتفسير جابر؟ قال: لا تحدث به السفلة فيوبخوه، أما تقرأ: ﴿إِنَّ إِلَيْنا إِيابَهُمْ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنا حِسابَهُمْ ﴾؟ قلت: بلى، قال: إذا كان يوم القيامة وجمع الله الأولين والآخرين ولانا حساب شيعتنا، فها كان بينهم وبين الله حكمنا على الله فيه فأجاز حكومتنا، وما كان بينهم وبين الناس استوهبناه منهم فوهبوه لنا، وما كان بيننا وبينهم فنحن أحق من عفا وصفح». (١)

النوع الثاني: ما ورد من أن الإمام الحسين على سيحاسب الناس في الرجعة.

فعن أبي عبد الله على قال: «إن الذي يلي حساب الناس قبل يوم القيامة الحسينُ بن على على الله على القيامة فإنها هو بعث إلى الجنة أو بعث إلى النار». (٥)

أي إنه «أول من يحاكم الناس في أواخر الرجعة... مقدمة للحساب الكامل...

<sup>(</sup>١) الغاشية ٢٥ و ٢٦.

<sup>(</sup>٢) شرح الأخبار القاضي النعمان المغربي ج ٣ ص ٤٤١ ح ١٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) الأمالي الشيخ الطوسي ص ٤٠٦ ح ٩١١ / ٥٩.

<sup>(3)</sup> بحار الأنوار العلامة المجلسي ج  $\Lambda$  ص (3)

<sup>(</sup>٥) مختصر البصائر الحسن بن سليمان الحلى ص ١٣٣.

فحساب الخلق على يديه الله الخلق على يديه الله الخلق

فهذه المسألة لا تخرج عن حد التوحيد، لأنه بإذنه تعالى، وهو نوع من التفويض الممكن.

#### فائدة تربوية: وضع النفس في موضعها المناسب.

من الواضح أن هناك أموراً لا ينبغي أن يباشرها المرء بنفسه، لعدم كونها مناسبة لشأنه، فلذلك يكره للمرء أن يتولى دني الأمور خصوصاً إذا كان ثرياً، أو ما عبرت عنه الروايات بالرجل السري.

فقد روي أنه قَدِمَ أَعْرَابِيٌّ بِإِبِلِ لَه عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهَ اللهِ فَقَالَ لَه: «يَا رَسُولَ الله، بعْ لِي إِبِلِ هَ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهَ اللهِ فَقَالَ لَه: فَقَالَ لَهُ وَسُولُ الله لَهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَهْدِه النَّاقَة بِكَذَا، حَتَّى وَصَفَ لَه كُلَّ بَعِيرِ مِنْهَا. لَه: بعْ هَذَا الجَمَلَ بِكَذَا، وبعْ هَذِه النَّاقَة بِكَذَا، حَتَّى وَصَفَ لَه كُلَّ بَعِيرٍ مِنْهَا.

عَنِ الْأَرْقَطِ قَالَ قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ الله ﷺ: ﴿لَا تَكُونَنَّ دَوَّاراً فِي الْأَسْوَاقِ، ولَا تَلِي دَقَائِقَ الْأَشْيَاءِ بِنَفْسِكَ، فَإِنَّه لَا يَنْبَغِي لِلْمَرْءِ الْمُسْلِمِ ذِي الْحَسَبِ والدِّينِ أَنْ يَلِيَ شِرَاءَ دَقَائِقِ

<sup>(</sup>١) الشيخ محمد السند في حوار أجرته معه مجلة الإصلاح الحسيني العدد الثاني ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) أي أقبل هديتي. [هامش المصدر]

<sup>(</sup>٣) أي لا يجعلها ناقة قطعت ولدها. يقال: ناقة واله ووله إذا اشتد وجدها على ولدها.[هامش المصدر]

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ج٥ ص ٣١٧ باب النوادر ح٥٥.

الأَشْيَاءِ بِنَفْسِه، مَا خَلَا ثَلَاثَةَ أَشْيَاءَ فَإِنَّه يَنْبَغِي لِذِي الدِّينِ والحَسَبِ أَنْ يَلِيَهَا بِنَفْسِه: العَقَارَ، والرَّقِيقَ، والإِبِلَ». (١)

ومن ذلك أيضاً ما روي عن عبد الله جبلة الكناني، قال: استقبلني أبو الحسن الإمام الكاظم وقد علَّقْتُ سمكة في يدي، فقال: «اقذفها، إنَّني لأكره للرجل السري أنْ يحمل الشيء الدنيّ بنفسه»، ثمّ قال: «إنَّكم قوم أعداؤكم كثيرة، عاداكم الخلق، يا معشر الشيعة إنَّكم قد عاداكم الخلق، فتزيَّنوا لهم بها قدرتم عليه»(٢).

وعَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ قَالَ: رَآنِي أَبُّو عَبْدِ الله ﴿ وَأَنَا أَحْمِلُ بَقْلاً (٣)، فَقَالَ ﴿ يُكْرَهُ لِللَّهُ جُلِ اللَّهِ مِي أَنْ يَحْمِلَ الشَّيْءَ الدَّنِيَّ؛ فَيُجْتَرَأَ عَلَيْه ».

وعَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ قَالَ: نَظَرَ أَبُو عَبْدِ الله ﴿ إِلَى رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ المَدِينَةِ، قَدِ الله ﴿ اللهِ عَبْدِ الله ﴿ اللهِ عَبْدِ الله ﴿ اللهِ عَبْدِ الله ﴿ اللهِ عَبْدِ اللهِ اللهِ اللهُ عَبْدِ الله ﴿ اللهِ عَبْدِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني ج٥ ص ٩١ بَابُ (٣) مُبَاشَرَةِ الْأَشْيَاءِ بنَفْسِه ح٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي للشيخ الكليني (ج ٦/ ص ٤٨٠/ باب النوادر/ ح ١٢).

<sup>(</sup>٣) والبقل: ما أنبتته الأرض من الخضر، والمراد به أطائبه التي تؤكل [تفسير كنز الدقائق الميرزا محمد المشهدي ج ١ ص ٢٥٩.]

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ج٢ ص١٢٣ باب التواضع ح١٠.

<sup>(</sup>٥) جامع السعادات محمد مهدى النراقي ج ٢ ص ٢٩٣ - ٢٩٤.

ومن هنا نعلم أنه من المناسب جداً أن يفوض الله تعالى بعض الأمور إلى بعض خلقه ممن يرتضيهم للقيام بأعمال ما، وهذا لا شرك فيه ولا مغالاة، ما دام الأمر بإذن الله تعالى، تماماً كما أذن الله تعالى للنبي عيسى (على نبينا وآله وعليه السلام) بإحياء الموتى، مع أن إحياءهم هو بيد الله تعالى وحده....

#### العوض السادس: شفاعة شيعة الإمام الحسين عليه السلام.

#### الإشارة الأولى: موضع الحاجة إلى الشفاعة.

عادة ما تكون الحاجة إلى الشفاعة في حال خرق قانون معين، أو تجاوز حدود معينة، أو التقصير في أداء حق، من قبيل:

١/ وجود حق للآخر، وتقصير الآخر في أدائه، كما لو كنتُ مديوناً لأحدهم، وجاء موعد التسديد، ولم يكن عندي ما أسدّد حقه به، فأحتاج إلى شفيع ليؤخر لي موعد التسديد.

٢/ وجود حق للآخر، وعدم تمكني من أدائه، فأحتاج إلى شفيع يسقط حق
صاحب الحق عنى، كما لو عجزت تماماً عن سداد الدين.

٣/ تجاوز حدود الأدب مع الآخر، فأحتاج إلى شفيع عند الآخر ليصفح عني بعد ندمي على ذلك.

وغير ذلك من الأمثلة.

وباختصار: أن الشفاعة تعني حاجة الفقير المحتاج أو المقصر إلى غيره الغني وصاحب الحق، واعترافه بأن له الحق، ولكنه يطلب التخفيف أو التجاوز، فيتوسل بشفيع ليكون واسطة بينه وبين صاحب الحق.

ولا شك أننا نعيش التقصير بكل أنواعه مع الله ربنا وخالقنا جل وعلا، فلا يمكن لأحد أن يدّعي أنه قام بها عليه بتهام معنى الكلمة تجاه الباري جل وعلا، مما يعني أننا على كل حال مقصرون بحقه جل وعلا، مما يجعلنا نبحث عن شفيع يساعدنا في تخفيف ما علينا من نتائج تقصيرنا معه جل وعلا.

بل إن الروايات تصرح بأن الناس عموماً يوم القيامة محتاجون إلى شفاعة النبي الأعظم على ذلك. الأعظم على ذلك.

فقد روي عن عبيد بن زرارة قال: سئل أبو عبد الله عن المؤمن هل له شفاعة؟ قال: نعم، فقال له رجل من القوم: هل يحتاج المؤمن إلى شفاعة محمد على يومئذ؟ قال: نعم، إن للمؤمنين خطايا وذنوباً، وما من أحد إلا ويحتاج إلى شفاعة محمد على يومئذ؟ قال: وسأله رجل عن قول رسول الله على: انا سيد ولد آدم ولا فخر، قال: نعم يأخذ حلقة باب الجنة فيفتحها فيخر ساجداً فيقول الله: ارفع رأسك اشفع تشفع واطلب تعط، ثم يرفع رأسه ثم يحرّ ساجداً فيقول الله: ارفع رأسك اشفع تشفع واطلب تعط، ثم يرفع رأسه فيكشفع ويطلب فيعطى. (١)

وما روي عن أبي العباس المكبر قال: دخل مولى لامرأة على بن الحسين على أبي جعفر هناك له: أبو أيمن، فقال يا أبا جعفر يغرون الناس ويقولون (شفاعة محمد شفاعة محمد)؟!

<sup>(</sup>۱) تفسير العياشي لمحمد بن مسعود العياشي ج٢ ص ٣١٤ ح ١٥٠.

فغضب أبو جعفر على حتى تربد وجهه ثم قال: ويحك يا أبا أيمن، أغرّك أن عفّ بطنك وفرجك! أما لو قد رأيت أفزاع القيامة لقد احتجت إلى شفاعة محمد على ويلك، فهل يشفع إلا لمن وجبت له النار؟

ثم قال: ما أحد من الأولين والآخرين إلا وهو محتاج إلى شفاعة محمد عليه يوم القيامة.

ثم قال أبو جعفر عنه: إن لرسول الله عليه الشفاعة في أمته، ولنا الشفاعة في شيعتنا، ولشيعتنا الشفاعة في أهاليهم.

ثم قال: وإن المؤمن ليشفع في مثل ربيعة ومضر، فإن المؤمن ليشفع حتى لخادمه، ويقول: يا رب حق خدمتي، كان يقيني الحر والبرد. (١)

#### الإشارة الثانية: مؤهلات الشفيع.

إن الشفاعة -بمعنى الوساطة في تسهيل أمر أو قضاء حاجة أو إسقاط حق وما شابه- لا تُقبل من أي أحدكما هو واضح من واقعنا المعاش، وإنها لا بد من توفر شروط معينة في الشفيع، حتى يكون مؤهلاً لقبول شفاعته عند صاحب الحق.

ولذا صرحت الروايات الشريفة بأن الشفعاء هم من أمثال الأنبياء والعلماء والمؤمنين، وليست الشفاعة لكل من هبّ ودب.

وذكرت بعض الروايات الشريفة أن هناك من الأعمال الصالحة ما تكون شفيعاً إلى الله تعالى.

فقد روي عن رسول الله عليه: «ثلاثة يشفعون إلى الله الله فيشفعون: الأنبياء، ثم

<sup>(</sup>١) تفسير القمى لعلى بن إبراهيم القمى ج٢ ص ٢٠٢.

العلماء، ثم الشهداء».(١)

وعن أبي عبد الله وأبي جعفر على قالا: «والله لنشفعن في المذنبين من شيعتنا حتى يقولوا أعداؤنا إذا رأوا ذلك ﴿فَهَا لَنَا مِنْ شَافِعِينَ \* وَلا صَدِيقٍ حَمِيمٍ \* فَلَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ (٢) قال: من المهتدين، قال: لأن الايهان قد لزمهم بالإقرار ». (٣)

وعن النبي الأكرم عَلَيْهُ: «الشفعاء خمسة: القرآن، والرَّحم، والأمانة، ونبيكم، وأهل بيت نبيكم». (٤)

وعن أمير المؤمنين ﴿ اللَّا شَفِيعَ أَنْجَحُ مِنَ التَّوْبَةِ ﴾. (٥)

الإشارة الثالثة: استحباب الشفاعة الدنيوية.

عرفنا أن الشفاعة في الآخرة هي من الحاجة الضرورية إليها بمكان. هذا وقد أكّدت النصوص الدينية على أن الشفاعة في الدنيا -بنفس المعنى المتقدم- هي مما ينبغي للمؤمن أن يهارسها ما أوتي إلى ذلك سبيلا، ومن تلك النصوص:

روي أنه قال رسول الله عليه: «أفضل الصدقة صدقة اللسان قيل: يا رسول الله وما صدقة اللسان؟ قال: الشفاعة تفك بها الأسير، وتحقن بها الدم، وتجر بها المعروف إلى أخيك، وتدفع بها الكريهة». (1)

وعن رسول الله ﷺ: «من شفع شفاعة يدفع بها مغرماً أو يحيي بها مغنهاً، ثبّت الله

<sup>(</sup>١) الخصال للشيخ الصدوق ص ١٥٦ ح ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الشعراء ١٠٠ - ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمي- لعلي بن إبراهيم القمي ج٢ ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب ج٢ ص ١٤.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة ج٤ ص ٨٧ الحكمة (٣٧١)

<sup>(</sup>٦) عدة الداعي ونجاح الساعي لابن فهد الحالي ص ٦٢.

تعالى قدميه حين تدحض الأقدام».(١)

وعنه على الشفاعة: أن تشفع بين اثنين في النكاح». (٢)

ومن النصوص اللطيفة في هذا المجال ما روى عن أبان الأحمر، عن الصادق أبي عبد الله جعفر بن محمّد، قال: «جاء رجل إلى رسول الله عليه - وقد بُلي ثوبه -، فحمل إليه اثني عشر درهماً، فقال ﷺ: يا عليُّ، خذ هذه الدراهم فاشتر لي بها ثوباً ألبسه، قال على عشر درهماً، وجئت إلى السوق فاشتريت له قميصاً باثني عشر درهماً، وجئت به إلى رسول الله عليه، فنظر إليه فقال: يا عليُّ، غير هذا أحبُّ إلىَّ، أترى صاحبه يقيلنا؟ فقلت: لا أدرى، فقال: انظر، فجئت إلى صاحبه فقلت: إنَّ رسول الله عَيْلَةُ قد كره هذا يريد غيره فأقلنا فيه، فردَّ عليَّ الدراهم، وجئت بها إلىٰ رسول الله يَكِيُّ، فمشىٰ معه إلىٰ السوق ليبتاع قميصاً، فنظر إلى جارية قاعدة على الطريق تبكى، فقال لها رسول الله عليه: وما شأنكِ؟ قالت: يا رسول الله، إنَّ أهلى أعطوني أربعة دراهم لأشترى لهم حاجة فضاعت، فلا أجسر أن أرجع إليهم، فأعطاها رسول الله عليه أربعة دراهم، وقال: ارجعي إلى أهلكِ، ومضى رسول الله عليه إلى السوق فاشترى قميصاً بأربعة دراهم، ولبسه وحمد الله ١٠ فرأى رجلاً عرياناً يقول: من كساني كساه الله من ثياب الجنَّة، فخلع رسول الله عليه قميصه الذي اشتراه وكساه السائل، ثمّ رجع الله السوق فاشترى ا بالأربعة التي بقيت قميصاً آخر، فلبسه وحمد الله ١٠ ورجع إلى منزله فإذا الجارية قاعدة إنّى قد أبطأت عليهم أخاف أن يضربوني، فقال رسول الله عليه الله عليه مرّى بين يدى ودلّيني علىٰ أهلكِ، وجاء رسول الله على حتى في وقف على باب دارهم، ثمّ قال: السلام عليكم يا

<sup>(</sup>۱) كنز العمال للمتقى الهندى ج٣ ص ٢٧٠ ح ٦٤٩٦.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال للمتقي الهندي ج٣ ص ٢٦٨ ح ٦٤٩٢

أهل الدار، فلم يُجيبوه، فأعاد السلام فلم يُجيبوه، فأعاد السلام فقالوا: وعليكم السلام يا رسول الله ورحمة الله وبركاته، فقال عليه الصلاة والسلام: ما لكم تركتم إجابتي في أوَّل السلام والثاني؟ فقالوا: يا رسول الله، سمعنا كلامك فأحببنا أن نستكثر منه، فقال رسول الله عليه: إنَّ هذه الجارية أبطأت عليكم فلا تؤذوها، فقالوا: يا رسول الله، هي حرَّة لمشاك، فقال رسول الله عليه: الحمد لله، ما رأيت اثني عشر درهماً أعظم بركةً من هذه، كسا الله بها عاريين، وأعتق نسمة»(۱).

## الإشارة الرابعة: هل الشفاعة الأخروية تشجع على الذنب؟

قد يخطر إلى الذهن: أن هذا المعنى من الشفاعة يستلزم عدة محاذير، وأهمها: أن معرفة المذنب بالشفاعة يعني تغريره بالمعصية اعتماداً على الشفاعة، وبالتالي سيتجرّأ الكثير من الناس على تقحّم المعصية اعتماداً عليها، هذا فضلاً عن أنه خلاف العدل الإلمى حيث يسمح بالشفاعة للبعض دون غيرهم.

## والجواب:

أولاً: لو ضمن جميع المذنبين شمولهم بالشفاعة من دون أي شرط ولا قيد، بحيث إن كل مذنب فهو يدخل تحت دائرة الشفاعة وبضهان تام، فيمكن أن يكون لهذا التساؤل معنى، أما وقد دلت النصوص على أن الشفاعة ليست مطلقة، وليست متاحة للجميع، وإنها هناك شروط لا بد أن يتوفر عليها الفرد ليكون ضمن نطاق الشفاعة، فلا معنى لهذا السؤال.

وهذا يعني: أن على الفرد أن يتوفر على الشروط الخاصة بالشفاعة، ليكون مؤهلاً لنيلها، وتلك الشروط لو اطلعنا عليها لوجدناها تشترط عدة شروط لها،

\_

<sup>(</sup>١) الخصال للصدوق: ٩٠٠ و ٤٩١ ح ٦٩.

وخلاصتها(١):

- عدم الإشراك بالله تعالى.
- الإخلاص في الشهادة بالتوحيد، قال رسول الله على «شفاعتي لمن شهد أن لا إله الله على على الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله
- عدم كونه ناصبياً، قال الإمام الصادق (إنَّ المؤمن ليشفع لحميمه إلَّا أن يكون ناصباً، ولو أنَّ ناصباً شفع له كلُّ نبيِّ مرسل وملك مقرَّب ما شُفِّعوا (٣٠٠).
- عدم الاستخفاف بالصلاة، فعن أبي بصير، قال: قال أبو الحسن الأوَّل (إنَّه الحَسر أبي الوفاة قال لي: يا بنيَّ، إنَّه لا ينال شفاعتنا من استخفَّ بالصلاة (٤٠).
- عدم التكذيب بشفاعة النبيِّ على: قال الإمام عليُّ بن موسىٰ الرضاها: «قال أمير المؤمنين هذا: من كذب بشفاعة رسول الله لم تنله»(٥).

إن الالتزام بهذه الشروط يتنافى مع كون الشفاعة تدفع إلى الجرأة على الذنوب، بل على العكس، هي تدفع الفرد إلى أن يلتزم بالأحكام الشرعية بشروطها التي ذكرتها هذه النصوص.

وبهذا يتبين: أن شمول الشفاعة لمن التزم بهذه الشروط دون غير الملتزم بها، هو عين العدالة ووضعٌ للشيء في موضعه، ولا ظلم ولا تجاوز فيها.

<sup>(</sup>١) انظر: محاضرات في الإلهيّات للشيخ جعفر السبحاني: ٤٦٧ و ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) علل الدارقطني ٩: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) المحاسن للبرقى ١: ١٨٦/ ح ١٩٨.

<sup>(</sup>٤) الكافي للكليني ٣: ٢٧٠/ باب من حافظ على صلاته أو ضيَّعها/ ح ١٥.

<sup>(</sup>٥) عيون أخبار الرضاك للصدوق ١: ٧١/ ح ٢٩٢.

ثانياً: إن هذه الشروط التي ذكرت في الجواب الأول، ليست على نحو العلة التامة للحصول على الشفاعة، بل هي على نحو المقتضي، مما يعني احتمال عدم نيل الشفاعة للفرد رغم أنه التزم بتلك الشروط، بسبب مانع من الموانع.

وبعبارة أخرى: أن الشفاعة ليست أمراً يستحقه الفرد، حتى إذا لم تشمله كان له الحق بالاعتراض، كلا، بل هي أمر تفضلي من الله تبارك وتعالى، فإن شملت المذنب فهو تفضل من الله تبارك وتعالى، وإلا، فلا يستحق المذنب شيئاً، بل هو يأخذ استحقاقه من العقوبة الإلهية من دون ظلم ولا تجاوز.

فحتى لو توفر الفرد على تلك الشروط، فلا ضمان تماماً بالدخول تحت مظلة الشفاعة، مما يعنى بقاء الفرد المذنب داخل دائرة استحقاق العقوبة.

فأين التغرير بالمعصية؟ وأين دفعه نحو الجرأة على الذنب؟

ثالثاً: لو فرضنا أن الفرد المذنب ضمن الشفاعة (وهذا أمر غير ممكن لعدم اطلاعنا على حقيقة الحال في ذلك)، فإن الشفاعة الكبرى إنها تقع في الآخرة، وبالتالي، فهي تنفي عقوبة الآخرة، لكن يبقى البرزخ الذي هو أيضاً محكمة إلهية، والقبر الذي هو إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النيران، فالعقوبة محتملة جداً فيه، وبالتالي، فإن هذا الأمر يدفع الفرد إلى التوبة والأوبة قبل الموت، حتى لا يواجه العقوبة البرزخية.

والحاصل: «أنّ الإنسان قبل أن يصل إلى القيامة والشفاعة الموعودة، سيبقى لمدّة مديدة في عالم البرزخ ويتكبّد أنواع العذاب ولن تنفعه الشفاعة الموعودة، إذاً، أمام الإنسان المجرم في العالم الآخر أنواع العذاب التي تنتظره بعد موته مباشرة، ووجود هكذا وضع يمنع الإنسان من التجري على الذنب بذريعة الشفاعة».(١)

<sup>(</sup>١) أجوبة الشبهات العقائدية (المعاد) ج٥ ص ٣١٦.

ومن هنا، وردت بعض الروايات التي تصرح بأن على المؤمن أن يخاف من عذاب البرزخ، حتى لو ضمن الشفاعة في الآخرة، فقد روي عَنْ عَمْرِو بْنِ يَزِيدَ قَالَ: قُلْتُ لأَبِي عَبْدِ الله ﷺ: ﴿إِنِّي سَمِعْتُكَ وَأَنْتَ تَقُولُ: كُلُّ شِيعَتِنَا فِي الجَنَّةِ عَلَى مَا كَانَ فِيهِمْ.

قَالَ ﴿ صَدَقْتُكَ، كُلُّهُمْ والله فِي الجَنَّةِ. قَالَ: قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ، إِنَّ الذُّنُوبَ كَثِيرَةٌ كِبَارٌ؟ فَقَالَ: أَمَّا فِي القِيَامَةِ فَكُلُّكُمْ فِي الجَنَّةِ بِشَفَاعَةِ النَّبِيِّ الْمُطَاعِ أَوْ وَصِيِّ النَّبِيِّ، وَلَكِنِّي والله أَتَخَوَّفُ عَلَيْكُمْ فِي البَرْزَخِ. قُلْتُ: ومَا البَرْزَخُ؟ قَالَ: القَبْرُ مُنْذُ حِينِ مَوْتِه إِلَى وَلَكِنِّي والله أَتَخَوَّفُ عَلَيْكُمْ فِي البَرْزَخِ. قُلْتُ: ومَا البَرْزَخُ؟ قَالَ: القَبْرُ مُنْذُ حِينِ مَوْتِه إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ (۱).

# مع الالتفات إلى أمر مهم جداً، وهو:

أن ما ذكرناه في (ثالثاً) لا يعني أبداً أن الشفاعة لا يمكن أن تنال العبد المؤمن في البرزخ والقبر، كلا، بل إن بعض الروايات دلت على أن عمل العبد ينفعه في قبره، وهو نوع من الشفاعة، ولنسمها شفاعة الأعمال الصالحة، بل ورد أن ولاية أهل البيت تنفع كثيراً فيه، ولكن كل ذلك لا يدفع نحو ترك العمل في الدنيا، لأنه يبقى أمراً غير جزمي، وعلى العبد أن يزيد من أعماله الصالحة والتزامه بالدين ليفسح لنفسه المجال ليلج نعمة الشفاعة.

ومن تلك الروايات ما روي عن أبي بصير، عن أحدهما الله قال: «إذا مات العبد المؤمن دخل معه في قبره ستة صور، فيهن صورة هي أحسنهن وجها، وأبهاهن هيئة، وأطيبهن ريحا، وأنظفهن صورة، قال: فيقف صورة عن يمينه، وأخرى عن يساره، وأخرى بين يديه، وأخرى خلفه، وأخرى عند رجليه، ويقف التي هي أحسنهن فوق رأسه، فإن أتى عن يمينه، منعته التي عن يمينه، ثم كذلك إلى أن يؤتى من الجهات الست

<sup>(</sup>١) محمد بن يعقوب الكليني، الكافي: ج٣ ص ٢٤٢ بَابُ مَا يَنْطِقُ بِه مَوْضِعُ القَبِرْ ح٣.

قال: فتقول أحسنهن صورة: من أنتم جزاكم الله عني خيرا؟ فتقول التي عن يمين العبد: أنا الصلاة، وتقول التي عن يساره: أنا الزكاة، وتقول التي بين يديه: أنا الصيام، وتقول التي خلفه: أنا الحج والعمرة، وتقول التي عند رجليه: أنا بر من وصلت من إخوانك، ثم يقلن: من أنت؟ فأنت أحسننا وجهاً، وأطيبنا ريحاً، وأبهانا هيئة، فتقول: أنا الولاية لآل محمد (صلوات الله عليه وعليهم)». (١)

رابعاً: فضلاً عن كل ما تقدم، فإن من المتفق عليه، والمنصوص عليه، أن الله تعالى رحيم، وأن رحمته وسعت كل شيء، وأنها سبقت غضبه، وأن الله تعالى ينشر رحمته يوم القيامة حتى إن إبليس ليطمع فيها، فلهاذا لم يستشكل البعض على سعة هذه الرحمة ولم يقل: إنها تغرّر بالعبد ليفعل المعصية؟

فقد روي عن إبراهيم بن زياد الكرخي، قال: قال الصادق جعفر بن محمد الله عنه الله تبارك وتعالى رحمته حتَّىٰ يطمع إبليس في رحمته (٢).

فها أجاب به المستشكل عن سعة الرحمة الإلهية، فنحن نجيب به عن الإشكال في موردنا.

<sup>(</sup>١) المحاسن للبرقي ج١ ص ٢٨٨ ب٤٧ باب الشرائع ح ٤٣٢

 $<sup>(\</sup>Upsilon)$  أمالي الصدوق:  $\Upsilon \vee \Upsilon$  و  $\Upsilon \vee \Upsilon \vee \Upsilon$  ( $\Upsilon \vee \Upsilon \wedge \Upsilon \vee \Upsilon$ ).

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضاك للصدوق ١: ٣٦/ ح ٥٧.

#### الإشارة الخامسة: ثمرات الإيمان بالشفاعة.

لا يعني ما ذكرناه من أجوبة أن الشفاعة لا نفع فيها ولا ثمرة ولا أثر في هذه الحياة، بل على العكس، إن فيها العديد من الثمرات، نذكر ثمرتين منها:

## الثمرة الأولى:

أنها تفتح باب الأمل أمام المذنبين بأن يعملوا على تصحيح أخطائهم بها استطاعوا، وأنهم بسعيهم هذا يقتربون من الدخول تحت الشفاعة، إذ من الواضح أن المذنب لو علم بأنه ستتم معاقبته جزماً، وأنه لن ينفعه ما يعمل من الصالحات -مهم كان- في تخليصه من العقوبة، فإن هذا يؤدي به إلى اليأس والقنوط من رحمة الله تعالى.

أما لو علم أن باب التوبة مفتوح، وأن الشفاعة يمكن -لاحظ: يمكن وليس جزماً- أن تناله ويتخلص من عقوبة الذنوب، فإنه سيعمل جاهداً على التصحيح، وعلى أن يبقى متعلقاً بالعطف الإلهي والرحمة الإلهية، وهذا أمر مهم جداً في دفع الفرد نحو الرجوع إلى ساحة القدس، والابتعاد على مواطن الرذيلة والذنوب.

#### الثمرة الثانية:

لا شك أن الشفعاء هم مخلوقات مختارة من الله تبارك وتعالى، وهم على درجة عالية من الكمال والقرب الإلهي، قال تعالى ﴿لا يَمْلِكُونَ الشَّفاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمن عَهْداً ﴾..(١)

وقال تعالى ﴿ يَوْمَئِذٍ لا تَنْفَعُ الشَّفاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً ﴾. (٢) وبالتالي، فمن أراد الحصول على الشفاعة، فعليه أن يعمل على أن يتقرب من أولئك

<sup>(</sup>۱) مریم ۸۷.

<sup>(</sup>۲) طه ۱۰۹.

الشفعاء، مما يعني أن الفرد سيعمل على أن يربي نفسه ليكون عند حسن ظن أولئك الشفعاء، الأمر الذي يصب في صلاحه بلا أدنى شك.

#### الإشارة السادسة: شفاعة شيعة الإمام الحسين كلا

أشارت بعض الروايات الشريفة أن من التعويضات التي وهبها الله تعالى للإمام الحسين هم من قتله هو أن لشيعته وزواره مقام الشفاعة يوم القيامة، منةً من الله تعالى لهم.

<sup>(</sup>١) الأمالي الشيخ الصدوق ص ٢٠٣ - ٢١٩ / ٣.

<sup>(</sup>٢) الأصول الستة عشر - عدة محدثين ص ١٢٣.

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات لجعفر بن محمد بن قولويه ص ٣٠٩ باب ٦٨ ح [ ٥٢٣ ] ٢.

#### العوض السابع: طوبي لمن كان من أولياء الإمام الحسين عليه السلام

قال رسول الله الأعظم عَلَيْ : «... فطوبى لمن كان من أولياء الحسين، وشيعته هم والله الفائزون يوم القيامة..».(١)

من التعويضات الإلهية التي تُفهم من هذا النص، هو أن الله تعالى جعل لشيعة وأولياء الإمام الحسين على تعويضاً أخروياً -غير الشفاعة- وهو أن لهم طوبي، وأنهم الفائزون يوم القيامة.

وحتى تتضح الصورة، نبين أمرين:

# الأمر الأول: ما هو معنى طوبى؟

جاء ذكر (طوبى) في قوله تعالى ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ طُوبِيٰ هُمْ وَحُسْنُ مَآبِ﴾.(٢)

وقد ذكر بعض المفسرين(٢) عدة معاني لكلمة (طوبي)، خلاصتها:

فرح لهم، وقرة عين/ غبطة لهم / خير لهم وكرامة/ الجنة لهم/ العيش المطيب لهم/ الحال المستطابة لهم/ أطيب الأشياء لهم وهو الجنة / هنيئاً بطيب العيش لهم/ حسنى لهم/ نعم ما لهم/ دوام الخير لهم.

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الصدوق ص ٢٠٣ - ٢١٩ / ٣.

<sup>(</sup>٢) الرعد ٢٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجمع البيان الشيخ الطبرسي ج ٦ ص ٣٧ - ٣٨.

وقد استظهر صاحب تفسير الأمثل أن هذه المعاني هي تطبيقات لكبرى كلية هي: العيشة الراضية والحياة الرغيدة.(١)

هذا وقد جاء ذكر طوبى في الروايات الشريفة على أنها شجرة في الجنة، أصلها في دار النبي عليه، وفي دار كل مؤمن منها غصن، وأنها أيضاً في بيت أمير المؤمنين، حيث إن بيته هو بيت الرسول الأعظم عليه، وأيضاً روي أنها الشجرة التي كان يشم النبي عليه رائحتها من السيدة فاطمة الزهراء عليه.

فقد روي عن أبي جعفر عن أبي جعفر الله على شجرة في الجنة أصلها في دار رسول الله على فليس من مؤمن إلا وفي داره غصن من أغصانها، لا ينوي في قلبه شيئاً إلا أتاه ذلك الغصن به، ولو أن راكباً مجدّاً سار في ظلها مائة عام لم يخرج منها، ولو أن غراباً طار من أصلها ما بلغ أعلاها حتى يبيض هرماً. ألا ففي هذا فارغبوا، إن المؤمن من نفسه في شغل والناس منه في راحة، إذا جن عليه الليل فرش وجهه وسجد لله تعالى ذكره بمكارم بدنه، ويناجي الذي خلقه في فكاك رقبته، ألا فهكذا فكونوا». (٢)

<sup>(</sup>۱) قال في تفسيره الأمثل ج٧ ص ٤٠٦ و ٤٠٧ ما نصه: كثير من المفسرين قالوا: إن كلمة (طوبى) مؤنث (أطيب)، وبها أن المتعلق محذوف فإن للكلمة مفهوما واسعا وغير محدود، ونتيجة طوبى لهم هو أن تكون لهم أفضل الأشياء: أفضل الحياة والمعيشة، وأفضل النعم والراحة، وأفضل الألطاف الإلهية، وكل ذلك نتيجة الإيهان والعمل الصالح لأولئك الراسخين في عقيدتهم والمخلصين في عملهم. وما ذكره جمع من المفسرين في معنى هذه الكلمة وأوصلها صاحب مجمع البيان إلى عشرة معانى، فإنها

وما ذكره جمع من المفسرين في معنى هذه الكلمة وأوصلها صاحب مجمع البيان إلى عشرة معاني، فإنها في الحقيقة تصب كلها في هذا المعنى الواسع والشامل الذي ذكرناه.

<sup>(</sup>٢) الخصال للشيخ الصدوق ص ٤٨٣ و ٤٨٤ ح٥٦.

إلى الأرض، وواقعت خديجة، فحملت بفاطمة، فكلما اشتقت إلى الجنة قبلتها، وما قبلتها إلا وجدت رائحة شجرة طوبي، فهي حوراء إنسية. (١)

وعن الإمام الصادق على النبي على عن قوله تعالى: ﴿اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ طُوبِي لُهُمْ وَحُسْنُ مَآبٍ ﴿('') قال: نزلت في على بن أبي طالب، وطوبى شجرة أصلها في دار على في الجنة، وليس من الجنة شيء إلا وهو فيها... وفي دار كل مؤمن منها غصن... وعن موسى بن جعفر عقال: سئل النبي عن طوبى، فقال: شجرة في الجنة أصلها في داري وفرعها على أهل الجنة. ثم سألوه عنها ثانية فقال: شجرة أصلها في دار على وفرعها على أهل الجنة. فقيل له في ذلك، فقال: إن داري ودار على غدا واحدة. ('')

#### الأمر الثاني: لمن تكون (طوبي)؟

من خلال تفسير قوله تعالى ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ طُوبِي لَهُمْ وَحُسْنُ مَابٍ ﴾. (٤) وتتبع الروايات التي ذكرت (طوبي) يمكن أن نقول: إنها تكون لعدة أصناف، وهم:

الصنف الأول: المؤمنون العاملون صالحاً.

قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ طُوبِيٰ لَهُمْ وَحُسْنُ مَآبِ ﴾. (٥)

<sup>(</sup>١) تفسير مجمع البيان للشيخ الطبرسي ج٦ ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الرعد ٢٩.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب لابن شهر آشوب ج٣ ص ٣٢.

<sup>(</sup>٤) الرعد ٢٩.

<sup>(</sup>٥) الرعد ٢٩.

الصنف الثاني: المنتظرون للإمام المهدي را الثابتون على الحق.

دلت على ذلك نصوص عديدة، من قبيل:

عن أبي بصير، قال: قال الصادق جعفر بن محمّد عَلَيْهُ: «طوبي لمن تمسّك بأمرنا في غيبة قائمنا فلم يزغ قلبه بعد الهداية...»(١).

وعن الإمام الكاظم الله الطوبى لشيعتنا، المتمسّكين بحبلنا في غيبة قائمنا، الثابتين على موالاتنا والبراءة من أعدائنا، أُولئك منّا ونحن منهم، قد رضوا بنا أئمّة، ورضينا بهم شيعة، فطوبى لهم، ثمّ طوبى لهم، وهم والله معنا في درجاتنا يوم القيامة (٢٠).

عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر الباقر الله قال: «يأتي على الناس زمان يغيب عنهم إمامهم، فيا طوبى للثابتين على أمرنا في ذلك الزمان، إنَّ أدنى ما يكون لهم من الثواب أن يناديهم البارئ في فيقول: عبادي وإمائي! آمنتم بسرّي وصدَّقتم بغيبي، فأبشروا بحسن الثواب مني، فأنتم عبادي وإمائي حقّاً، منكم أتقبَّل، وعنكم أعفو، ولكم أغفر، وبكم أسقي عبادي الغيث، وأدفع عنهم البلاء، ولو لاكم لأنزلت عليهم عذابي، قال جابر: فقلت: يا ابن رسول الله، فيا أفضل ما يستعمله المؤمن في ذلك الزمان؟ قال: «حفظ اللسان، ولزوم البيت» ألى النه المؤمن أليت النه المؤمن أله المؤمن

عن جابر الأنصاري، عن النبيّ عَلَيْ قال: «يغيب عنهم الحجَّة، لا يُسمّىٰ حتَّىٰ يُظهِره الله، فإذا عجَّل الله خروجه يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً»، ثمّ قال عَلَيْ: «طوبىٰ للصابرين في غيبته، طوبىٰ للمقيمين على محجَّتهم، أُولئك وصفهم الله في كتابه فقال: «الله ين يُؤْمِنُونَ بِالغَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣]، وقال: ﴿أُولئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ

<sup>(</sup>١) كمال الدين: ٥٥٨/ باب ٣٣/ ح٥٥.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٣٦١/ باب ٣٤/ ح٥.

<sup>(</sup>٣) كمال الدين: ٣٠٠/ باب ٣٢/ ح ١٥.

المُفْلِحُونَ ﴾ [المجادلة: ٢٢]»(١).

الصنف الثالث: من يُدرك الإمام المهدي الله وهو مقتدٍ به قبل قيامه.

عن سدير، عن أبي عبد الله عن أقال: قال رسول الله على الله الله الله عن أدرك قائم أهل بيتي وهو مقتدٍ به قبل قيامه، يأتم به وبأئمّة الهدى من قبله، ويبرء إلى الله من عدوّهم، أُولئك رفقائي وأكرم أُمّتي عليّ) (٢).

# الصنف الرابع: المخلصون.

عن رسول الله ﷺ: «طوبي للمخلصين، أُولئك مصابيح الهدى تتجلّىٰ عنهم كلّ فتنة ظلهاء»(٣).

الصنف الخامس: المنكسرة قلوبهم من خشية الله تعالى.

روي عن أمير المؤمنين ﷺ: "طوبي للمنكسرة قلوبهم من أجل الله"(٤).

الصنف السادس: أولياء الإمام الحسين ك.

قال رسول الله الأعظم عَلَيْهِ: «... فطوبي لمن كان من أولياء الحسين، وشيعته هم والله الفائزون يوم القيامة...». (٥)

## تنبيه مهم:

علينا أن نبحث جيداً عن الطريقة التي تجعلنا من أولياء الإمام الحسين، ولقد

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار ٥٦: ١٤٣/ ح ٦٠.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين: ٢٨٦ و٧٨٧/ باب ٢٥/ ح٣.

<sup>(</sup>٣) شعب الإيمان للبيهقي ٥: ٣٤٣/ ح ٢٨٦١.

<sup>(</sup>٤) عيون الحِكَم والمواعظ لعليِّ بن محمّد الليثي الواسطى (ص ٣١٣).

<sup>(</sup>٥) الأمالي الشيخ الصدوق ص ٢٠٣ - ٢١٩ / ٣.

بين أهل البيت الله معنى أوليائهم، فقال الإمام الصادق الله واصفاً أوليائهم: «إن ولينا الموالى الأوليائنا المعادى الأعدائنا». (١)

وعن الإمام أمير المؤمنين الله عبدًا لن يُقصّر في حبنًا لخير جعله الله في قلبه، ولن يجبنًا من يحب مبغضنا، إن ذلك لا يجتمع في قلب واحد و ما جَعَلَ الله لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ [الأحزاب ٤] يحبُّ بهذا قومًا، ويحب بالآخر عدوهم، والذي يحبنا فهو يخلص حبّنا كها يخلص الذهب لا غش فيه. نحن النجباء وأفراطنا أفراط الأنبياء، وأنا وصي الأوصياء، وأنا حزب الله ورسوله يه والفئة الباغية حزب الشيطان، فمن أحبَّ أن يعلم حاله في حبّنا فليمتحن قلبه، فإن وجد فيه حب من ألبَّ علينا فليعلم أن الله عدوً وجبرئيل وميكائيل، والله عدو للكافرين "(١)

وعن رسول الله على الله الله الله على الشيطان الرجيم، فإنّ من تعوّذ بالله منه أعاذه الله، [وتعوّذوا] من همزاته ونفخاته ونفثاته، أتدرون ما هي؟ أمّا همزاته في يلقيه في قلوبكم من بغضنا أهل البيت. قالوا: يا رسول الله! وكيف نبغضكم بعد ما عرفنا محلّكم من الله ومنزلتكم؟! قال على الله بأن تبغضوا أولياءنا، وتحبّوا أعداءنا، فاستعيذوا بالله من معلى الله وعداوة أوليائنا، فتعاذوا من بغضنا وعداوتنا، فإنّ من أحبّ أعداءنا فقد عادانا، ونحن منه براء، والله عزّ وجلّ منه بريء». (٣)

وقال الإمام الصادق (من شك في كفر أعدائنا والظالمين لنا فهو كافر». (٤) وروي أنّ رجلاً قدم على أمير المؤمنين فقال: يا أمير المؤمنين، أنا أحبك وأحب

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ج٢ ص ١٣١.

<sup>(</sup>٢) أمالي الشيخ الطوسي (ص ١٤٨ - ١٤٩ ح ٢٤٣ / ٥٦)

<sup>(</sup>٣) التفسير المنسوب للإمام العسكري ١٠٤٥ - ٥٨٤ - ٣٤٧.)

<sup>(</sup>٤) الاعتقادات في دين الإمامية للشيخ الصدوق ص ١٠٤.

فلاناً، وسمّى بعض أعدائه، فقال ﴿ أَمَّا الآن فأنت أعور، فإمَّا أَنْ تعمى وإمَّا أَنْ تَعمى وإمَّا أَنْ تَبصر ». (١)

وقيل للإمام الصادق ﷺ: «إن فلانًا يواليكم إلا أنه يضعف عن البراءة من عدوكم، فقال: هيهات، كذب من ادعى محبتنا ولم يتبرّ أمن عدونا». (٢)

كل ذلك تطبيق لقوله تعالى ﴿لا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِالله وَاليَوْمِ الآخِرِ يُوادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْناءَهُمْ أَوْ إِخْوانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولِئِكَ كَتَبَ فِي حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْناءَهُمْ أَوْ إِخْوانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولِئِكَ كَتَبَ فِي قَلُومِهُمُ الإِيهانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهارُ خالِدِينَ فِيها وَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولِئِكَ حِزْبُ اللهِ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾. (٣)

<sup>(</sup>١) مستطرفات السرائر لابن إدريس الحلي ص ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) مستطرفات السرائر لابن إدريس الحلى ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) المجادلة: ٢٢.

### العوض الثامن: درجة الإمام الحسين عليه السلام في الجنة.

يظهر من بعض الروايات الشريفة أن مما عوضه الله تعالى للإمام الحسين من قتله أن له درجة في الجنة، عبرت عنها بعض الروايات بأنها درجة لا ينالها أحد من المخلوقين، وفي بعضها أن الإمام الحسين لم يكن لينالها إلا بالشهادة، فقد جاء في الرواية عن الإمام الصادق عن آبائه الله الإمام الحسين الله الله السام، فأخذ القبر، فقام يصلي فأطال، فنعس وهو ساجد، فجاءه النبي الله وهو في منامه، فأخذ الحسين وضمه إلى صدره، وجعل يقبل بين عينيه، ويقول: بأبي أنت، كأني أراك مرملا بدمك بين عصابة من هذه الأمة، يرجون شفاعتي، مالهم عند الله من خلاق، يا بني إنك قادم على أبيك وأمك وأخيك، وهم مشتاقون إليك، وإن لك في الجنة درجات لا تنالها إلا بالشهادة». (١)

وعن أبي الجارود، عن أبي جعفر، قال: «كان النبي على في بيت أم سلمة (رضي الله عنها)، فقال لها: لا يدخل على أحد. فجاء الحسين وهو طفل، فها ملكت معه شيئاً حتى دخل على النبي على، فدخلت أم سلمة على أثره، فإذا الحسين على صدره، وإذا النبي على يده شيء يقلبه، فقال النبي على: يا أم سلمة، إن هذا جبرئيل يجبرني أن هذا مقتول، وهذه التربة التي يقتل عليها، فضعيها عندك، فإذا صارت دما فقد قتل حبيبي، فقالت أم سلمة: يا رسول الله، سل الله أن يدفع ذلك عنه. قال: قد فعلت، فأوحى الله إلى: أن له درجة لا ينالها أحد من المخلوقين، وأن له شيعة يشفعون فعلت، فأوحى الله إلى: أن له درجة لا ينالها أحد من المخلوقين، وأن له شيعة يشفعون

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الصدوق ص٢١٧.

فيشفعون، وأن المهدي من ولده، فطوبى لمن كان من أولياء الحسين، وشيعته هم والله الفائزون يوم القيامة...».(١)

وعن عن محمد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر وجعفر بن محمد يقولان: «أن الله (تعالى) عوض الحسين عن من قتله أن جعل الإمامة في ذريته، والشفاء في تربته، وإجابة الدعا عند قبره، ولا تعد أيام زائريه جائياً وراجعاً من عمره».

قال محمد بن مسلم: فقلت لأبي عبد الله ﴿: هذا الجلال ينال بالحسين ﴿ فَهَالُهُ فِي نَفْسُهُ ؟ قال: ﴿إِنَ اللهُ (تعالى) أَلْحَقُهُ بِالنبي اللهُ فَكَانَ معه في درجته ومنزلته، ثم تلا أبو عبد الله ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ [الطور ٢٠]». (٢)

وحتى تتضح المسألة نذكر عدة أمور:

# الأمر الأول: التكامل اللا متناهي.

إن مشروع الإنسان في هذه الحياة هو التكامل، على اختلاف في النظرة إلى حقيقة التكامل، وأن المقصود منه هو التكامل الدنيوي فقط -كما تذهب إليه الحضارة المادية- أو الأخروي فقط -كما تذهب إليه الرهبانية- أو الدنيوي والأخروي -كما هي نظرية الإسلام-.

إن النصوص الدينية تؤكد أن التكامل -كل التكامل- هو ما كان يعمل على إشباع كلا جانبي الإنسان: المادي والمعنوي، وعلى تحصيل كلا السعادتين: الدنيوية والأخروية، وإن كانت الدنيا في الغالب لا تُسالم الإنسان ولا تهدأ دون رميه بالمصائب والصعاب والشدائد، لكن على كل حال، فإن الدين لا يرضى بأن يُهلك المؤمن نفسه في

<sup>(</sup>١) الأمالي الشيخ الصدوق ص ٢٠٣ - ٢١٩ / ٣.

<sup>(</sup>٢) الأمالي للشيخ الطوسي ص ٣١٧ ح ٦٤٤ / ٩١.

الدنيا ويتخلى عن لذائذها المحللة.

ومن تلك النصوص الدالة على هذا الأمر هو ما روي عن أبي عبد الله في قول الله الله الله الله في قول الله في قول الله في الله والجنّة في الآخرة، والسعة في الرزق والمعايش وحسن الخُلُق في الدنيا»(١).

وقال ﷺ: «نعم العون الدنيا على الآخرة»(٢).

وقال ﷺ: «ليس منّا من ترك دنياه لآخرته، ولا آخرته لدنياه» (٣).

وروي عن العالم [الإمام الكاظم ﷺ] أنَّه قال: «اعمل لدنياك كأنَّك تعيش أبداً، واعمل لآخرتك كأنَّك تعيش أبداً،

وقال رسول الله عَيْلَةُ: «نعم العون على تقوى الله الغنى»(٥).

إذا تبين هذا، ننبه على التالي:

أولاً: أن طريق التكامل يعني أن يقصد العبد الوصول إلى ربه جل وعلا، أي إن العبد في هذه الدنيا يعيش النقص، هو يلبس ثوباً ممزقاً، والتكامل في حقيقته عبارة عن ترقيع ذلك الثوب المهترئ، فكلما حصل العبد على نوع من التكامل، كلما سدّ نقصاً من نقوصاته، وحيث إن الباري جل وعلا غير متناهي في ذاته وفي كمالاته، فالطريق إليه إذن غير متناهي، مما يعني أن من الخطأ أن يتوقف العبد عند درجة كمالية معينة ويقول: قد اكتفت.

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه للصدوق ٣: ١٥٦/ ح ٣٥٦٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ٥: ٧٧/ باب الاستعانة بالدنيا على الآخرة/ح ٨.

<sup>(</sup>٣) من لا يحضره الفقيه للصدوق ٣: ١٥٦/ ح ٣٥٦٨.

<sup>(</sup>٤) من لا يحضره الفقيه للصدوق ٣: ١٥٦/ ح ٣٥٦٩.

<sup>(</sup>٥) الكافي للكليني ٥: ٧١/ باب الاستعانة بالدنيا على الآخرة/ح ١.

وهذا حبيبنا رسول الله الأعظم عَلَيْ يُجهد نفسه بالعبادة وهو هو الذي غفر الله تعالى له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، وهو سيد الكونين.

روي عن أبي بصير، عن أبي جعفر ، قال: «كان رسول الله على عند عائشة ليلتها، فقالت: يا رسول الله على من ذنبك وما تأخّر؟ فقالت: يا وسول الله لك ما تقدَّم من ذنبك وما تأخّر؟ فقال: يا عائشة ألا أكون عبداً شكوراً؟»، قال: «وكان رسول الله على يقوم على أطراف أصابع رجليه، فأنزل الله سبحانه وتعالى: ﴿طه ما أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ القُرْآنَ لِتَشْقَىٰ ﴾ (١) ». (٢)

ثانياً: وتطبيقاً لهذه الفكرة من عدم تناهي التكامل، نجد أن الروايات أشارت إلى إمكانية استمرار المؤمن بالتكامل ولو بعد موته، من خلال تركه لبعض الأعمال التي لها قابلية الاستمرار بإنتاج الحسنات، وذلك فيما روي عن رسول الله على الإنسان انقطع عمله إلّا من ثلاث: علم يُنتَفع به، أو صدقة تُجرىٰ له، أو ولد صالح يدعو له»(۳).

وعن ميمون القدّاح، عن أبي جعفر هذه قال: «أيُّما عبد من عباد الله سَنَّ سُنَّة هدى كان له أجر مثل أجر من عمل بذلك من غير أنْ ينقص من أُجورهم شيء، وأيُّما عبد من عباد الله سَنَّ سُنَّة ضلال كان عليه مثل وزر من فعل ذلك من غير أنْ ينقص من أوزارهم شيء»(٤).

ثالثاً: في كل ذلك، فإن المسألة تابعة لإرادة الإنسان، فبإمكانه أن يُشمر عن ساعد الجد ويحصل على درجات كالية عالية، وبإمكانه أن يعيش الكسل والتواكل، فيبقى

<sup>(</sup>١) طه: ١ و ٢.

<sup>(</sup>۲) الكافي للشيخ الكليني: ج 1/ ص 9/ باب الشكر/ ح 7.

<sup>(</sup>٣) روضة الواعظين للفتّال النيسابوري (ص ١١).

<sup>(</sup>٤) ثواب الأعمال للشيخ الصدوق (ص ١٣٢).

يعيش تحت الحفر!

#### النقطة الثانية: هل الجنة درجة واحدة؟

إن الروايات الشريفة بالإضافة إلى بعض الآيات تصرح بأن الجنة ليست على درجة واحدة، وإنها هي درجات متعددة وكثيرة.

وفي الحقيقة فإن هذا تابع لما تقدم من أن التكامل غير متناهي، وأن الإنسان بإرادته يمكنه أن يصل إلى مرتبة معينة من التكامل، وحيث إن الجنة إنها هي ثمرة جهد الإنسان وعمله وتعبه، فستكون مرتبة الجنة لكل فرد متناسبة مع ما قدمه من عمل في الدنيا.

والنصوص كثيرة في ذلك.

قال عز من قائل: ﴿انْظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَلَلْآخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجاتٍ وَأَكْبَرُ تَفْضِيلاً﴾.(١)

وعن النبي الأكرم الله أنه كان يقول: «ذر الناس يعملون، فإن الجنة مائة درجة، ما بين كل درجتين كما بين السماء والأرض، والفردوس أعلاها درجة وأوسطها، وفوقها عرش الرحمن، ومنها تفجر أنهار الجنة، فإذا سألتم الله تعالى فاسألوه الفردوس». (٢)

وفي رواية أخرى: «الجنة مائة درجة، لو أن العالمين اجتمعوا في إحداهن لوسعتهم». (٣)

<sup>(</sup>١) الإسم اء ٢١.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال للمتقى الهندي ج١٤ ص ٥٥٥ ح ٣٩٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال للمتقى الهندي ج١٤ ص ٤٥١ ح ٣٩٢٢٢.

تطلع الشمس، كان له في الفردوس سبعون درجة، بعد ما بين كل درجتين كحضر الفرس الجواد المضمر سبعين سنة (۱) ومن صلى الظهر في جماعة كان له في جنات عدن خمسون درجة بعد ما بين كل درجتين كحضر الفرس الجواد خمسين سنة، ومن صلى العصر في جماعة كان له كأجر ثهانية من ولد إسهاعيل كل منهم رب بيت يعتقهم، ومن صلى المغرب في جماعة كان له كحجة مبرورة وعمرة مقبولة، ومن صلى العشاء في جماعة كان له كعجة كان له كعباء قي جماعة كان له كقيام ليلة القدر...». (۱)

#### النقطة الثالثة: الدرجات الخاصة في الجنة.

بناءً على كل ما تقدم، يمكن القول: إن هناك درجات في الجنة لا ينالها أي أحد، لأنها تحتاج إلى مهر غالي الثمن، وإن من يريد الفوز بها، فعليه أن يسعى جاهداً لتحصيل شروط الحصول على تلك الدرجات.

وبعبارة أخرى: أن كل درجة من درجات الجنة لها شروط خاصة، من يوفرها يمكنه أن يحصل عليها، تماماً كما أن الحصول على وظيفة معينة في الدنيا هو مشروط بشروط خاصة، ولا يمكن الحصول عليها إلا بتوفير تلك الشروط.

وقد صرّحت بعض الروايات الشريفة بهذه الحقيقة، وأن هناك درجات خاصة في الجنة لا يتم الحصول عليها إلا بالاتصاف بصفات أهلها، ومن تلك الدرجات:

# أولاً: درجة المتحابين والمتزاورين في الله تعالى.

فقد روي أنه قال النبي عَيالَة: «طوبي للمتحابين في الله إن الله تبارك وتعالى خالق في

<sup>(</sup>١) الحضر: ارتفاع الفرس في عدوه، وضمْر الفرس للسباق: ربطه وعلفه وسقاه كثيرا مدة، ثم يركضه في الميدان حتى يخف ويدق ويقل لحمه. [هامش المصدر]

<sup>(</sup>٢) الأمالي الشيخ الصدوق ص ١٢٣ - ١٢٤ ح ١١٣ / ١.

ثانياً: الإمام العادل ومن يصل رحمه والصابر على عياله.

عن أبي عبد الله عن قال: «قال رسول الله عليه الله عن أبي عبد الله عنه قال: «قال رسول الله عنه أو ذو رحم وصول، أو ذو عيال صبور». (٢)

ثالثاً: من أطاب الكلام، وأطعم الطعام، وأفشى السلام، وصلى بالليل والناس نيام.

فقال علي الله إلا الله ومن يطيق هذا من أمتك؟ فقال: يا علي أو ما تدري ما إطابة الكلام؟ من قال إذا أصبح وأمسى: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، عشر مرات. وإطعام الطعام: نفقة الرجل على عياله، وأما الصلاة بالليل والناس نيام: فمن صلى المغرب والعشاء الآخرة وصلاة الغداة في المسجد في جماعة، فكأنها أحيا الليل كله، وإفشاء السلام: أن لا يبخل بالسلام على أحد من المسلمين "(")

رابعاً: أهل البلاء والهموم.

عن النبي عَيالاً: «إن في الجنة منازل لا ينالها العباد بأعمالهم، ليس لها علاقة من فوقها

<sup>(</sup>١) الخصال للشيخ الصدوق ص ٦٣٩

<sup>(</sup>٢) الخصال للشيخ الصدوق ص ٩٣ ح ٣٩.

<sup>(</sup>٣) الأمالي للشيخ الصدوق ص ٤٠٧ ح ٥٢٥ / ٥.

ولا عهاد من تحتها. قيل: يا رسول الله من أهلها؟ فقال على الله على البلاء والهموم». (١)

خامساً: من يحكم على نفسه بالحق، ومن يزور أخاه المؤمن في الله تعالى، ومن يؤثر على نفسه.

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ قَيْسٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ ﴿ قَالَ: ﴿ إِنَّ لللهُ عَزَّ وَجَلَّ جَنَّةً لَا يَدْخُلُهَا إِلَّا ثَلَاثَةٌ: رَجُلٌ حَكَمَ عَلَى نَفْسِه بِالحَقِّ، ورَجُلٌ زَارَ أَخَاه الْمُؤْمِنَ فِي الله، ورَجُلٌ آثَرَ أَخَاه المُؤْمِنَ فِي الله، ورَجُلٌ آثَرَ أَخَاه المُؤْمِنَ فِي الله». (٢)

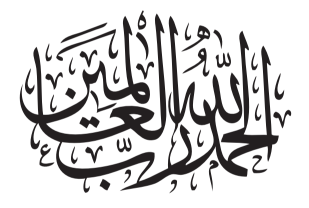
#### النقطة الرابعة: درجة الإمام الحسين على الجنة.

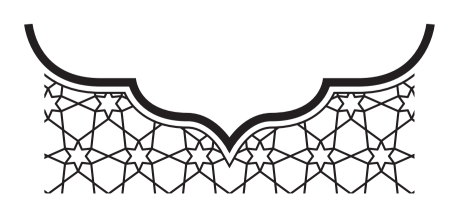
تصرح الروايات الشريفة بأن الله تعالى جعل للإمام الحسين درجة خاصة في الجنة، ولكنها مشروطة بأن يقدم قرباناً عظيماً جداً إزاءها، ذلك القربان هو دمه، ودم ولده، وإخوته، وأصحابه، هو الرضا تمام الرضا بأن تُسبى عياله من بعده، وقد قدّم الإمام الحسين في ذلك القربان وكله رضاً وتسليماً لله جل وعلا، فكانت له تلك الدرجة التي لا تكون إلا له.

<sup>(</sup>١) عدة الداعي ونجاح الساعي لابن فهد الحلي ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني ج٢ ص ١٧٨ بَابُ زِيَارَةِ الإِخْوَانِ ح١١.







#### المصادر

القرآن الكريم.

أجوبة الشبهات الكلامية: محمد حسن قدردان قراملكي- مركز الدراسات الاستراتيجية.

الاحتجاج: الطبرسي/ ت محمّد باقر الخرسان/ دار النعمان/ ١٣٨٦هـ.

اختيار معرفة الرجال: الشيخ الطوسي/ مطبعة بعثت/ قم/ مؤسسة آل البيت/ ١٤٠٤هـ.

الأصول الستّة عشر: ت ضياء الدين المحمودي/ ط ١/ ١٤٢٣هـ/ دار الحديث. الاعتقادات: الشيخ الصدوق/ ت عصام عبد السيّد/ ط٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.

أعيان الشيعة: السيّد محسن الأمين/ تحسن الأمين/ دار التعارف/ بيروت. الأمالي: الشيخ الصدوق/ ت قسم الدراسات/ ط١/ ١٤١٧هـ/ مؤسسة البعثة. الأمالي: الشيخ الطوسي/ ت مؤسسة البعثة/ ط ١/ ١٤١٤هـ/ دار الثقافة/ قم. الأمالي: الشيخ المفيد/ ت الأستادولي، على أكبر الغفّاري/ ط٢/ ١٤١٤هـ/ دار المفيد/ بيروت.

بحار الأنوار: العلاَّمة المجلسي/ ط ٢ المصحَّحة/ ١٤٠٣هـ/ مؤسسة الوفاء/ بيروت. تحف العقول: ابن شعبة الحرّاني/ ت علي أكبر الالغفّاري/ ط ٢/ ١٤٠٤هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.

تفسير الإمام العسكري: المنسوب إلى الإمام العسكري/ ط١ محقَّقة/ ١٤٠٩هـ/ مدرسة الإمام المهدي/ قم.

تفسير الأمثل: الشيخ ناصر مكارم الشيرازي.

تفسير العياشي: العياشي/ ت هاشم الرسولي المحلاتي/ المكتبة العلمية الإسلاميّة/ طهران.

تفسير القمي: علي بن إبراهيم القمي/ ت طيب الجزائري/ ط ٣/ ١٤٠٤هـ/ مؤسسة دار الكتاب/ قم.

تفسير الميزان: السيّد الطباطبائي/ منشورات جماعة المدرّسين في الحوزة العلمية/ قم. تفسير مجمع البيان: الطبرسي/ ت لجنة من العلماء/ ط ١/ ١٤١٥هـ/ مؤسسة

الأعلمي/ ببروت.

تهذيب الأحكام: الشيخ الطوسي/ ت حسن الخرسان/ ط ٣/ ١٣٦٤ش/ مطبعة خورشيد/ دار الكتب الإسلاميّة/ طهران.

ثواب الأعمال: الشيخ الصدوق/ ت محمّد مهدي الخرسان/ ط٢/ ١٣٦٨ش/ مطبعة أمير/ منشورات الشريف الرضي/ قم.

جامع السعادات: محمّد مهدي النراقي/ ت محمّد كلانتر/ دار النعمان.

جواهر الكلام: الشيخ الجواهري/ ت عبّاس القوجاني/ ط٢/ ١٣٦٥ش/ مطبعة خورشيد/ دار الكتب الإسلاميّة/ طهران.

الخرائج والجرائح: قطب الدين الراوندي/ ط١ كاملة محقّقة/ ١٤٠٩هـ/ مؤسسة الإمام المهدي/ قم.

الخصال: الشيخ الصدوق/ ت علي أكبر الالغفّاري/ ١٤٠٣هـ/ جماعة المدرسين/ قم. الدعوات: قطب الدين الراوندي/ ط١/ ١٤٠٧هـ/ مطبعة أمير/ مؤسسة الإمام

المصادر ////

المهدي/ قم.

روضة المتقين في شرح من لا يحضره الفقيه: محمد تقي المجلسي (الأول)/ تحقيق: نمقه وعلّق عليه وأشرف على طبعه «السيد حسين الموسوي الكرماني والشيخ علي پناه الإشتهاردي».

روضة الواعظين: الفتال النيسابوري/ ت محمّد مهدي الخرسان/ منشورات الشريف الرضي/ قم.

سنن ابن ماجة: ابن ماجة القزويني/ ت محمّد فؤاد عبد الباقي/ دار الفكر/ بيروت.

شرح الأخبار: القاضي النعمان المغربي/ ت محمّد الجلالي/ ط٢/ ١٤١٤هـ/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.

شعب الإيمان: أبو بكر البيهقي/ ط١/ ١٤٢٣هـ/ مكتبة الرشد.

صحيح مسلم: مسلم النيسابوري/ دار الفكر/ بيروت.

الصحيفة السجّادية: أبطحي/ ت محمّد باقر الأبطحي/ ط١/ ١٤١١هـ/ مطبعة نمونة/ مؤسسة الإمام المهدي، مؤسسة الأنصاريان/ قم.

عدّة الداعي: ابن فهد الحلّي/ ت أحمد الموحّدي القمي/ مكتبة وجداني/ قم.

علل الدارقطني: الدارقطني/ ت محفوظ الرحمن زين الله السلفي/ ط١/ ١٤٠٥هـ/ دار طيبة/ الرياض.

علل الشرائع: الشيخ الصدوق/ ت محمّد صادق بحر العلوم/ ١٣٨٥هـ/ منشورات المكتبة الحيدرية ومطبعتها/ النجف الأشرف.

عوالي اللئالي: ابن أبي جمهور الأحسائي/ ت مجتبىٰ العراقي/ ط١/ ١٤٠٣هـ/ مطبعة سيّد الشهداء/ قم.

عيون أخبار الرضا: الشيخ الصدوق/ ت حسين الأعلمي/ ١٤٠٤هـ/ مؤسسة

الأعلمي/ بيروت.

عيون الحكم والمواعظ: على الليثي الواسطي/ ت حسين البيرجندي/ ط١/ دار الحديث.

الغيبة: الشيخ الطوسي/ ت عبد الله الطهراني، علي أحمد ناصح/ ط١/ ١٤١١هـ/ مطبعة بهمن/ مؤسسة المعارف الإسلاميّة/ قم.

الغيبة: النعماني/ ت فارس حسّون كريم/ ط١/ ١٤٢٢هـ/ مطبعة مهر/ أنوار الهدى. الفتوح: أحمد بن أعثم الكوفي/ ت علي شيري/ ط١/ ١٤١١هـ/ دار الأضواء.

القاموس المحيط: الفيروز آبادي.

الكافي: الشيخ الكليني/ ت عليّ أكبر الغفاري/ ط ٥/ ١٣٦٣ش/ مطبعة حيدري/ دار الكتب الإسلاميَّة/ طهران.

كامل الزيارات: ابن قولويه/ ت جواد القيّومي/ ط١/ ١٤١٧هـ/ مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي/ مؤسسة نشر الثقافة.

كال الدين: الشيخ الصدوق/ ت علي أكبر الغفاري/ ١٤٠٥هـ/ مؤسّسة النشر الإسلامي/ قم.

كنز العيّال: المتّقي الهندي/ ت بكري حياني/ ١٤٠٩هـ/ مؤسّسة الرسالة/ بيروت. لسان العرب: ابن منظور/ ١٤٠٥هـ/ نشر أدب الحوزة/ قم.

مجلة الإصلاح الحسيني: العدد الثاني.

المحاسن: البرقي/ ت جلال الدين الحسيني المحدِّث/ ١٣٧٠هـ/ دار الكتب المحاسن: البرقي/ ت جلال الدين الحسيني المحدِّث/ ١٣٧٠هـ/ دار الكتب الإسلاميَّة/ طهران.

المصادر ////

محاضرات في الإلهيّات: للشيخ جعفر السبحاني

مختصر البصائر: الحسن بن سليهان الحلّى/ ت مشتاق المظفّر.

مسالك الأفهام: الشهيد الثاني/ ط١/ ١٤١٣هـ/ مطبعة بهمن/ مؤسسة المعارف الإسلاميّة/ قم.

مستدرك الوسائل: الميرزا النوري/ ط۱ المحقَّقة/ ١٤٠٨هـ/ مؤسسة آل البيت/ بيروت.

مستطرفات السرائر: ابن إدريس الحليّ/ ط ٢/ ١٤١١هـ/ مؤسّسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرّسين/ قم.

مسند أحمد: أحمد بن حنبل/ دار الصادر/ بيروت.

المصباح المنير: أحمد بن محمّد المقري الفيّومي/ دار الفكر/ بيروت.

معجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس بن زكريا (ابن فارس)/ تحقيق: عبد السلام معجم مقاييس اللغة: أحمد بن فارس بن زكريا (ابن فارس)/ تحقيق: عبد السلام مكتبة الإعلام الإسلامي/ الناشر: مكتبة الإعلام الإسلامي.

مكارم الأخلاق: الشيخ الطبرسي/ ط٦/ ١٣٩٢هـ/ منشورات الشريف الرضي/ قم. من لا يحضره الفقيه: الشيخ الصدوق/ ت علي أكبر الغفّاري/ ط٢/ مؤسسة النشر الإسلامي/ قم.

مناقب آل أبي طالب: ابن شهر آشوب/ ت لجنة من أساتذة النجف/ ١٣٧٦هـ/ المكتبة الحيدرية/ النجف.

منهاج الصالحين: السيد السيستاني

موسوعة العقائد الإسلامية: محمد الريشهري/ تحقيق: مركز بحوث دار الحديث/ الطبعة: الأولى/ سنة الطبع: ١٤٢٥ – ١٣٨٣ش/ المطبعة: دار الحديث/ دار الحديث

للطباعة والنشر.

موسوعة كلمات الإمام الحسين: لجنة الحديث في معهد باقر العلوم/ ط٣/ ١٤١٦هـ/ دار المعروف.

نهج البلاغة: الشريف الرضي/ ضبط نصَّه الدكتور صبحي صالح/ ط١/ ١٣٨٧هـ/ بيروت.

# المحتويات

| مقدمة المعهد                                                          | ٣  |
|-----------------------------------------------------------------------|----|
| الإهداء                                                               | ٥  |
| المقدمة                                                               | ٧  |
| أصول موضوعية                                                          | ١١ |
| الأصل الأول: الحسن والقبح العقليان.                                   | ١١ |
| الأصل الثاني: عدم العلم بالحكمة لا ينفيها.                            | ١١ |
| الأصل الثالث: واقعية الألم في الحياة.                                 | ١٢ |
| الأصل الرابع: التعويض الإلهي، مِنَّة لا استحقاق.                      | ١٤ |
| والخلاصة:                                                             | ١٨ |
| اختلاف درجات التعويض                                                  | 19 |
| التعويضات الإلهية للإمام الحسين عليه السلام                           | ۲۳ |
| التقسيم الأول: بلحاظ وقت التعويض:                                     | 7  |
| التقسيم الثاني: بلحاظ من يكون له التعويض.                             | 70 |
| العوض الأول: الإمامة في ذريته.                                        | ** |
| النقطة الأولى: الإمامة اختيار إلهي.                                   | ۲۸ |
| النقطة الثانية: تراكم الخصوصيات لا يلازم الأفضلية دوماً.              | ٣. |
| بين الإمام الحسين والإمام المهدي اللهادي الإمام الحسين والإمام المهدي | ۳۱ |
| الجهة الأولى: انتساب الإمام المهدي الله الإمام الحسين                 | ۳۱ |
| الجهة الثانية: من أوجه الشبه بين الإمام الحسين والإمام المهدي اللها   | ٣٢ |
| دور الدين في الحياة.                                                  | ٣٣ |

| ٣٣  | التوجه الأول: قطع علاقة الدين بالحياة.                             |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| ٣٣  | التوجه الثاني: أن الدين بديل عن إرادة الإنسان.                     |
| ٣٦  | التوجه الثالث: الأمر بين الأمرين.                                  |
| ٣٧  | أولاً: كيف كفر أو انحرف من كان يرى المعصوم؟                        |
| ٣٨  | ثانياً: لماذا ينحرف البعض بعد وقوع الصيحة؟                         |
| ٤٠  | ثالثاً: لماذا طالت الغيبة؟                                         |
| ٤١  | رابعاً: قتل الأنبياء والمعصومين علياته.                            |
| ٤٥  | لعوض الثاني: الشفاء في تربته                                       |
| ٤٥  | الأمر الأول: سنة التغير في الحياة.                                 |
| ٤٧  | الأمر الثاني: خطورة الأمراض المعنوية.                              |
| ٤٨  | الأمر الثالث: الإرادة الإلهية في سببية الشفاء.                     |
| ٤٩  | الاستشفاء بتربة الإمام الحسين 🎬 :                                  |
| 0 • | شرط الانتفاع بتربة الإمام الحسين عليه:                             |
| ٥٢  | من خصائص تربة الإمام الحسين ﷺ:                                     |
| 07  | الخصيصة الأولى: أنها أمان في السفر ومن الخوف.                      |
| ٥٣  | الخصيصة الثانية: حرمة تربة قبر الإمام الحسين على المنافية.         |
| ٥٣  | الخصيصة الثالثة: اتخاذ المسبحة من طين قبر الإمام الحسين على السبحة |
| ۵٤  | الخصيصة الرابعة: استحباب السجود على تربة الإمام الحسين             |
| 00  | الخصيصة الخامسة: تحنيك الأولاد بها.                                |
| 00  | الخصيصة السادسة: وضعها مع الميت.                                   |
| 0.0 | الخورم قال المقة أكام اللابية في في ا                              |

| 140   | المحتويات                                                     |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| ٥٧    | العوض الثالث: إجابة الدعاء عند قبره                           |
| ٥٧    | النقطة الأولى: الدعاء سبب غيبي.                               |
| ٥٨    | النقطة الثانية: تجلي الدعاء كثمرة من ثمرات الأمر بين الأمرين. |
| ٥٩    | النقطة الثالثة: أخطاء عملية في العلاقة مع الدعاء.             |
| 77    | النقطة الثالثة: شروط مؤثرية الدعاء.                           |
| ٦٧    | العوض الرابع: لا تعد أيام زائريه جائياً وراجعاً من عمره.      |
| 79    | الأجل المحتوم وغير المحتوم.                                   |
| ٧.    | نهاذج مما يزيد في العمر ومما يقطعه:                           |
| ٧٢    | زيارة الإمام الحسين على يزيد في العمر.                        |
| ٧٥    | العوض الخامس: رجعة الإمام الحسين عليه السلام                  |
| 77    | الأمر الأول: المفهوم العام للرجعة.                            |
| ٧٧    | الأمر الثاني: مؤهلات الرجوع إلى الدنيا بعد الموت.             |
| ٨٥    | الأمر الرابع: الهدف من رجعة الإمام الحسين ﷺ ودوره.            |
| ۸٧    | الأمر الأول: الأسماء الإلهية مستأثرة وغير مستأثرة.            |
| ۸۹    | الأمر الثاني: معاني التفويض.                                  |
| 93    | فائدة تربوية: وضع النفس في موضعها المناسب.                    |
| 4٧    | العوض السادس: شفاعة شيعة الإمام الحسين عليه السلام.           |
| 97    | الإشارة الأولى: موضع الحاجة إلى الشفاعة.                      |
| 99    | الإشارة الثانية: مؤهلات الشفيع.                               |
| ١     | الإِشارة الثالثة: استحباب الشفاعة الدنيوية.                   |
| 1 • 7 | الإشارة الرابعة: هل الشفاعة الأخروية تشجع على الذنب؟          |

| ن (عليه السلام) | التعويضات الإلهية للإمام الحسير            |                     | ١٣٦      |
|-----------------|--------------------------------------------|---------------------|----------|
| \ • V           | مرات الإيمان بالشفاعة.                     | إشارة الخامسة: ثـ   | الإ      |
| ١ • ٨           | شفاعة شيعة الإمام الحسين على المسلم الحسين | إشارة السادسة:      | الإ      |
| 1 • 9           | كان من أولياء الإمام الحسين عليه السلام    | سابع: طوبى لن       | العوض ال |
| 1 • 9           | معنی طوبی؟                                 | أمر الأول: ما هو    | الأ      |
| 111             | ون (طوبي)؟                                 | أمر الثاني: لمن تكو | الأ      |
| 117             | ام الحسين عليه السلام في الجنة.            | ثامن: درجة الإم     | العوض ال |
| ١١٨             | ل اللا متناهي.                             | أمر الأول: التكام   | الأ      |
| 171             | لجنة درجة واحدة؟                           | قطة الثانية: هل ا   | الن      |
| 177             | جات الخاصة في الجنة.                       | قطة الثالثة: الدر-  | الن      |
| 178             | عة الإمام الحسين ﷺ في الجنة.               | قطة الرابعة: درج    | الن      |
| 170             |                                            |                     | المصادر  |