

من الروايات الشريفة

#### الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي

تقديم معهد تراث الأنبياء ﷺ للدراسات الحوزوية الإلكترونية



اسم الكتاب:...... نُقْطَةٌ وَهَدَفٌ مِنَ الرِّواْيَاْتِ الشَّرِيْفَةِ المؤلف: ..... الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي المؤلف: .... الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي إصدار:.. معهد تراث الأنبياء على التابع للعتبة العباسية المقدسة رقم الإصدار: ..... ١٢٠ ميلادي – ١٤٤١ هجري تاريخ الطبعة: ..... ٢٠٢٠ ميلادي – ١٤٤١ هجري التصميم والاخراج الفني: .... المحسن لخدمات التصميم

 $\diamond$   $\diamond$   $\diamond$   $\diamond$   $\diamond$ 

جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة للمعهد العراق- النجف الأشرف



إلى جواد الأئمة وكريم العترة..

إلى الإمام الذي حيّر العقول وهو لمّا يبلغ الحلم..

هي كلهاتكم... بين يديكم..

أهديها إليكم..

فاقبل عمل عبدك الرِقّ..



فِيْ الظَّلَامِ الْحَالِكِ، تَبْحَثُ عَنْ نُقْطَةِ ضَوْءٍ، تَرْسِمُ لَكَ الطَّرِيْتَ، كَتْ لَا تَبْقَى تَتَرَدَّدُ فِيْ مَكَانِكَ، رُغْمَ أَنَّكَ سَالِمُ الطَّرِيْتَ، رُغْمَ أَنَّكَ سَالِمُ الْعَيْنَيْنِ.

وَفِيْ مَتَاْهَاْتِ بَحْرِ الدُّنْيَاْ المُتلاْطِمِ، تَحْتَاْجُ إِلَى بَوْصَلَةٍ مُنْضَبِطَةٍ، ثُحَدِّدُ لَكَ المَسَاْرَ، كَيْ لَا تَقَعَ فِيْ إِفْرَاْطٍ أَوْ تَفْرِيْطٍ.

وَفِيْ ذَلَكَ، أَنْتَ تَحْتَاْجُ إِلَى مَصْدَرٍ ثَرِّ، يَرْوِيْ ظَمَاْكَ الْسَوْمِ فَيْ ذَلَكَ، أَنْتَ تَحْتَاْجُ إِلَى مَصْدَرٍ ثَرِّ بَرُويْ ظَمَاْكَ الْسَوْمِ فَيْ وَلَنْ تَجَدَ مَنْهَجَاً مُنْضَبِطًا إِلَّا عِنْدَ أَهْلِ الْبَيْتِ الْهَاكِلُا.

خُذْهَاْ بَيْنَ يَدَيْكَ، كَلِمَاتُ فِي التَّنْمِيَةِ، وَالفِكْرِ، وَالشَّلُوْكِ الأَّخْلاقِي...

بِعِبَارَاتٍ مُخْتَصَرَةٍ...

يَكُونُ خِتَامُ كُلِّ كَلِمَةٍ مِنْهَا حَدِيْثَا عَنْ أَهْلِ بَيْتِ العِصْمَةِ عَلَيْكُمُ. العِصْمَةِ عَلَيْكُمُ.



#### مقدمة المعهد

معهد تراث الأنبياء للدراسات الحوزوية الإلكترونية، معهد تابع للعتبة العباسية المقدسة، قسم الشؤون الفكرية، وله العديد من النشاطات، يتبين بعضها بالتالى:

أَوَّلاً: أَنَّ المعهد مؤسَّسة علمية حوزوية تُدِّرس المناهج الدِّينية المعَدَّة لطُلَّاب الحوزة العلمية في النجف الأشرف، علماً أن الدراسة فيه عن طريق الانترنيت.

ثانياً: أنَّ المعهد يساهم في نشر وترويج المعارف الإسلاميَّة وعلوم آل البيت على ووصولها إلى أوسع شريحة ممكنة من المجتمع، وذلك من خلال توفير المواقع والتطبيقات الإلكترونية التي يقوم بإنتاجها كادر متخصِّص من المبرمجين والمصمِّمين في مجال برمجة وتصميم المواقع الإلكترونية والتطبيقات على أجهزة الحاسوب والهواتف الذكيَّة.



ثالثاً: المعهد لم يُهمِل الجانب الإعلامي، حيث بادر إلى إنشاء مركز القمر للإعلام الرقمي، الذي يعمل على تقوية المحتوى الإيجابي على شبكة الانترنيت ووسائل الإعلام الاجتماعي.

رابعاً: يقوم المعهد بطباعة ونشر الإنتاج الفكري والعلمي لطلبة العلم، بعد عرضها على لجنة علمية متخصصة بتقييم الكتب، ضمن سلسلة من الإصدارات تهدف إلى ترسيخ العقيدة والفكر والأخلاق، بأسلوب بعيد عن التعقيد، يستقي معلوماته من مدرسة أهل البيت على الموروثة.

وبين يديك عزيزي القارئ، كتاب: نقطة وهدف من الروايات الشريفة، الذي عمد فيه مؤلّفه لاستقاء المعارف من روايات أهل البيت على بأسلوب مختصر ومنقط.

إدارة المعهد



جشة هامدة أهو الإنسان، لولا العقل، فبه تطورت حياته، ليتجاوز أقرانه الأرضيين، فيكون سيدهم، والمتحكم بهم، ولأجله سخّر الخالق جل وعلا له ما في السماوات والأرض.

بالعقل حفظ المعارف، وحلّل المعلومات، وركّبها، واستنتج وأبدع، وارتقى آفاق السماء، وانحنت له أقطار الأرض.

لكن كل هذا لم يكن بلا ثمن، فلا مجانية في الحياة، بل كانت عليه ضريبة بحجمه، وكان هو مسؤولية في الوقت الذي كان فيه شرفاً، فإنه (لَمَّا خَلَقَ الله تعالى العَقْلَ السَّنْطَقَه، ثُمَّ قَالَ لَه: أَقْبِلْ فَأَقْبَلَ. ثُمَّ قَالَ لَه أَدْبِرْ فَأَدْبَرَ، ثُمَّ قَالَ لَه أَدْبِرْ فَأَدْبَرَ، ثُمَّ قَالَ لَه وَالله عَالَى الله قَالَ لَه أَدْبِرْ فَأَدْبَرَ، ثُمَّ قَالَ لَه أَدْبِرْ فَأَدْبَرَ، ثُمَّ قَالَ لَه وَالله عَالَى الله قَالَ لَه أَدْبِرْ فَأَدْبَرَ، ثُمَّ قَالَ لَه أَدْبَرَ أَمْ وَإِلَيْكَ أَنْ فَى مَا خَلَقْتُ خَلْقا هُو أَحَبُ إِلَيْ وَإِلَا أَنْهَى الله وَيَمَنْ أُحِبُّ، أَمَا إِنِّي إِيَّاكَ آمُرُ وإِيَّاكَ أَنْهَى، وإيَّاكَ أَثْبِبُ).

الكافي للكليني ج١ ص١٠ كِتَابُ العَقْـلِ والجَهْـلِ/ ح١ عـن أبـي جَعْفَـرِ ﷺ

#### جُرْعَةُ رَحْمَةٍ إضَافيّةٍ

قانونيا، لا تستحقُّ أجراً على عمل عملتَه، إذا تبين أن صاحب العمل لم يرده ولم يطلبه منك، وستكون كمن تبرع بالعمل من تلقاء نفسه ومن دون أمر ولا طلب المالك، وسيذهب تعبك هدراً، والعقلاء لن يعترضوا على هذا الإجراء أبداً، وليس لك الحق بالمطالبة بشيء جزاءً لذلك العمل.

إلّا أن الله تعالى تعامل مع عبيده بجرعة رحمة إضافية، فلو بلغك من خلال رواية ثوابٌ على عمل ما، وتبيّن فيما بعد عدم صحة الرواية، وأن الله تعالى في الحقيقة لم يأمر بهذا العمل، فمع أنك لا تستحق شيئاً، إلّا أنه جل وعلا أبى إلّا رحمة بك، إذ إن (مَنْ سَمِعَ شَيْئاً مِنَ الثّوَابِ عَلَىٰ شَيْءٍ فَصَنَعَه، كَانَ لَه، وإِنْ لَمْ يَكُنْ عَلَىٰ مَا بَلَغَه).

[الكافي للكليني ج٢ ص٨٧ بَابُ مَنْ بَلَغَه ثَوَابٌ مِنَ الله عَلَىٰ عَمَلِ ح١ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﷺ]

و (مَنْ بَلَغَه ثَـوَابٌ مِـنَ الله عَلَىٰ عَمَـلٍ فَعَمِـلَ ذَلِـكَ العَمَـلَ التِمَـاسَ ذَلِـكَ التَّـوَابِ، أُوتِيَـه وإِنْ لَـمْ يَكُـنِ الحَدِيـثُ كَمَـا بَلَغَـه).

[الكافي للكليني ج٢ ص٨٧ بَابُ مَنْ بَلَغَه ثَـوَابٌ مِـنَ الله عَلَىٰ عَمَـلٍ ح٢ عـن أبي جَعْفَرٍ ﷺ]



#### العِلْمُ مَطْلُوْبٌ لا طَالِبٌ

لا يتردد أحدُّ في الحكم على أنَّ العلمَ كمالُ، لذلك يدّعيه حتّى من ليس فيه.

ولا شكَ أن العلم لا يطرق أبوابَ العقولِ متملّقاً لها عسى أن تقبَله، كلّا، بل هو جالسٌ على عرشِ كمالِه، قد أغلق بابه، إلّا على من طرَقَه بإلحاح.

فليكتفِ الكُساليٰ بأحلامِ اليقَظة، وليناموا علىٰ خديعةِ أنفسِهِم، فليس لهم إلّا الجهلُ!

اطرقوا أبوابَ العلم، جدّوا في طلبِه، ابتغوا إليه الوسيلة، وليكن طلبُكم بإلحاحٍ ونشاطٍ واستمرارٍ، إذ: (إِنَّ الله يُحِبُّ بُغَاةَ العِلْم).

[الكافي للكليني ج ١ ص ٣٠٠ بَـابُ فَـرْضِ العِلْمِ ووُجُـوبِ طَلَبِـه والحَـثِّ عَلَيْـه/ ح ١ عـن رَسُـول اللـه ﷺ]

## مَا لَا يَسَعُكُ

في هذه الحياة، أنت في حلً عن الكثير من الأمور، ويسعُك أن تتركَها، إذ يسعُك أنْ تتركَ فضولَ اللهمور، ويسعُك أنْ تتركَ مخاصمة الإخوان، ويسعُك أنْ تتركَ مخاصمة الإخوان، ويسعُك أنْ تتركَ طلبَ المالِ أزيدَ من الكَفاف، ويسعُك أنْ لا تشتريَ سيارةً فاخرةً...

ومهما يسعك من شيء، ولكن لا يسعُك أنْ تتركَ ما تحتاج إليه في حياتِك، ولا يسعُك أن تبقى جاهلاً بما يُراد منك ويلزمُك أداؤه.

فلا تخلط الأوراق على نفسك، لئلا تقع في ما لا تُحمد عقباه، وقد سُئِلَ أَبُو الحَسَنِ اللهِ: (هَلْ يَسَعُ النَّاسَ تَرْكُ المَسْأَلَةِ عَمَّا يَحْتَاجُونَ إِلَيْه؟ فَقَالَ اللهِ: لَا).

[الكافي للكليني ج ١ ص ٣٠ بَابُ فَرْضِ العِلْمِ ووُجُوبِ طَلَبِه والحَتُ عَلَيْه / ح٣]

# مُفَاْرَقَةُ الشَّهَاْدَاْتِ

يتسابق الكثير من العقلاء إلى تحصيل أوسمة الشرف، إزاء ما يبذلونه في سبيل حصْد شهادات التخرج، ولا شكَّ أن هذا يستحقُّ أن يكون مفخرةً لصاحبه، وأصلاً إنما تطورت الحياة – على ما نراه اليوم – بفضل تراكم الجهود المضنية من ذوي العقول النيّرة، التي أبت الكسل، وآثرت عليه العلم.

المفارقة: أن الكثير تناسى أو نسي أن يجهّز نفسه بما يجنبّه الوقوع في مخالفة الخالق جل وعلا، وبما يخلّصه من سوء العاقبة في الحياة الحقيقية!

لقد أكثرُنا من شهادات التخرج، لا بأس بهذا، ولكن (عَلَيْكُمْ بِالتَّفَقُّه فِي دِينِ الله، ولَا تَكُونُوا أَعْرَاباً [أي لا تكونوا كالأعراب جاهلين بالدين، غافلين عن أحكامه، معرضين عن تعلمها]، فَإِنَّه مَنْ لَمْ يَتَفَقَّه فِي دِينِ الله لَمْ يَنْظُرِ اللهُ إِلَيْه يَوْمَ القِيامَةِ [كناية عن سخطه وغضبه عليه. وعدم الاعتداد به وسلب رحمته وفيضه وإحسانه وإكرامه عنه، وحرمانه عن مقام القرب]، ولَمْ يُنزَكِّ لَه عَمَلاً).

ُ [الكافي للكيني ج ١ ص ٣ بَابُ فَرْضِ العِلْمِ ووُجُوبِ طَلَبِه والحَثِّ عَلَيْه / ح٧ عن الإمام الصادق ﷺ]

## تَعْظِيْمُ مَفَاْخِرِ الأُمَّةِ

لكل أمة من الأمم ما تفخر وتعتز به، وعادة ما يكون ذلك أمراً له من الأهمية الشيء الكثير، ومهما كان من شيء مهم، فليس أهم ولا أعظم من إنسان كان له الدور الكبير والمحوري في تلك الأمة.

قد یکون عبقریها، وقد یکون مؤسِّسَها، وقد یکون حامیها...

إن تعظيم مثل أولئك مما لا يختلف عليه عاقلان، ولا يُهمله إلّا من أخطأ الطريق وفارق الصواب.

أُمتنا، لها أعاظم كُثُر، يلزمنا تعظيمهم، وهم الذين حملوا مشعل المعرفة، ورسموا الطريق بوضوح، وأمسكوا بأيدينا أنْ لا نقع في مستنقع الضلال، فتعظيمهم واجب علينا؛ إذ (العُلَمَاءُ أُمَنَاءُ [مَنَارٌ]، والأَتْقِيَاءُ حُصُونٌ والأَوْصِيَاءُ سَادَةٌ).

[الكافي للكليني ج١ ص٣٣ بَابُ صِفَةِ العِلْمِ وفَضْلِه وفَضْلِه وفَضْلِ العُلَمَاءِ/ح٥ عن الإمام الصادق اللهُ العُلَمَاءِ/ح٥ عن الإمام الصادق اللهُ العُلَمَاءِ/



يسعىٰ العقلاء إلى تحصيل وسائل السعادة، ويسلكون لأجل ذلك شتىٰ الطرق، ويتحمّلون من أجلها أحلك الظروف، وهم في ذلك معذورون، فالفطرة تطرق أبواب قلوبهم، لتناغم عواطفهم التي تلوي عنقها نحو الدعة واللذّة والمتعة.

إلا أن الواقع يشهد أن الكثير منهم أخطأ السبيل، فسلك طريق التعاسة من حيث لا يشعر، أو إنه اتخذ من الوسيلة غاية، فجمع المال لأجل المال حتى بخل به على نفسه وعياله.

دوامة خطيرة، تُودِي بسعادة الكثيرين، ومن يقع في الدوامة فسيرمي بطرف نحو أي خيط نجاة.

في الحقيقة، لا قلق ولا خطر لو تمسكنا بحبل النجاة الأعظم، حبل العلاقة مع الله تعالى.

وأول قبضة تمسك بها حبلَ الإنقاذ، تكون قد اقتربتَ خطوة مهمة من النجاة، وليكن معلوماً أنه: (إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدٍ خَصْراً فَقَهَه فِي الدِّين).

[الكافي للكليني جَ ١ ص٣٣ بَـابُ صِفَـةِ العِلْمِ وفَضْلِـه وفَضْلِ العُلَمَـاءِ ح٣ عـن الإمـام الصـادق ﷺ]



الحبُّ والبغض، يُقرّبان ويُفرّقان، وما بينهما - في بعض الأحيان - إلّا كلمة أو موقف، أو ربما شعور وجداني أو عاطفة جياشة، تُحيلُ الحبَّ بغضاً، أو البغض حباً.

القلب يميل إلى ما يحب، ويميل إلى ما يحب حييه.

الحبُّ يستدرج الفعلَ والسلوك، وشيئاً فشيئاً قد يذوب المرءُ في مَن يحب.

وإذا كان الحب والبغض بهذا القدر من التأثير، فحذار حذار... إن أحببت فأحبّ في الله تعالى، وإن أبغضت فأبغض فيه، وتذكر أنه: (مَا مِنْ أَحَدٍ يَمُوتُ مِنَ المُؤْمِنِينَ أَحَبٌ إلى إبْلِيسَ مِنْ مَوْتِ فَقِيه).

[الكافي للكليني ج أ ص ٣ بَابُ صِفَةِ العِلْمِ وفَضْلِه وفَضْلِه وفَضْلِ العُلْمَاءِ ح عن الإمام الصادق إلا]

## مِفْتَاْحُ الهَلَاْكِ

لم يُكتبُ لبني البشر أن يكونوا على اطّلاع كامل على لوحة الوجود، فأعلمُ العلماء منّا لم يُتح له إلّا جانب صغير من جوانب تلك اللوحة، وهذا واقع وجداني.

وقد أجاد بعض حينما صرّح بأنه كلما زاد علماً، فإنه في الحقيقة يزداد جهلاً بالعالم وما فيه.

ما العمل؟! وما الحلَّ إن كانت مجهو لاتنا أكثر بكثير من معارفنا؟!

إنْ بقينا كذلك فلربما نصل إلى نقطة الضياع!

العق الاء نظروا في أمرهم، فوجدوا أنّ الحلّ يكمن – فيما يكمن فيه – في أن يُكمّل بعضُهم بعضاً، وسيكون الهلاكُ حينها في الثقة بالنفس أكثر من واقعها، فإنما النجاح في مشاركة النجاحات، والواقع يشهد بأنه: (إِنَّمَا يَهْلِكُ النَّاسُ لأَنَّهُمْ لَا يَسْأَلُونَ).

[الكافي للكليني ج١ ص٤٠ بَابُ سُوَّالِ العَالِمِ وتَذَاكُرِه ح٢ والرواية عن الإمام الصادق الله ]

#### العُمُرُ أَقْصَرُ ممَّا نَتَوَقَّعُ!

كنت مرةً أقرأ في كتاب (بحار الأنوار) على مؤلفه آلاف التحية والثناء، فوجدت في هامش بعض أجزائه العبارة التالية: (كان هنا بياض مقدار ورق؛ وذلك لأن عمر المؤلف الله المعلق الم يف بترصيف بعض مجلدات الكتاب وبيان مشكله وتوضيح معضله).

[بحار الأنوار للمجلسي ج٧٤ هامش صفحة ٢٦٦]

فقلت في نفسي: كم هو مبارك عُمُر العلامة المجلسي وقلمُه! وكثرةُ كتبه ودقّتها وتنوعها وشمولها شاهد صدق على ذلك، ولكن مع ذلك فقد باغته الموت قبل أن يُكمل ما كان يُريد إكماله.

فكيف بنا نحن وقد تناسينا ما قاله أمير المؤمنين الله: (نَفَسُ المَرْءِ خُطَاه إلَىٰ أَجَلِه).

[نهج البلاغة ج٤ ص ١٦ رقم الحكمة (٧٤)]



إن من أعظم رهانات الإنسان في هذه الحياة، وأخطر صفاته وأهمها هي صفة الإرادة والاختيار، فبالإرادة تحرّر من العبودية، وسابَقَ الزمن، وغاص في البحار، وعانقَ الثريا، وركب جناح الريح، وغزى الفضاء، وبها تحدّى الزلازل وصارع هيجانها، وهي هي التي كانت وراء كل تطور حضاري مشهود.

إلا أنها فقدت زمام القيادة ووقفت حاسرة دون تعويض خسران لحظات العمر، وما ذاك إلّا بسبب (أَنَّ مَنْ كَانَتْ مَطِيَّتُه اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ، فَإِنَّه يُسَارُ بِه وَإِنْ كَانَ وَاقِفًا، وَيَقْطَعُ المَسَافَة وَإِنْ كَانَ مُقِيماً وَادِعاً).

[نهج البلاغة: ٤٠١].



عديدة هي القنوات التي تفتح آفاق التعامل مع الآخر، وتربط بين بني البشر على اختلاف توجهاتهم وجهاتهم.

وأنت، وحتى تفتح قناة معينة، تحتاج إلى وقت وجهد وتخطيط.

المفارقة هنا: أن غلق أي قناة قد يكون أسرع من لمح البصر وأسهل من شربة ماء!

ولعل سبباً تافهاً يُغلق جميع منافذ التواصل، ويُفقد المرء ثقة الناس به، رغم أنه قد يكون قد بناها في سنوات عجاف؛ ولذا، فإن (مَنْ وَضَعَ نَفْسَه مَوَاضِعَ التُّهَمَةِ، فَلَا يَلُومَنَ مَنْ أَسَاءَ بِه الظَّنَّ).

[نهج البلاغة ج ٤/ ص٤]



في هذه الحياة، لا نهاية لرغبات الإنسان، ولا سقف لها دون الموت، ومن عجيب حالاته أنه لا تشبع عنده رغبة حتى تتولد عنده رغبات أُخر، ولا تُسدُّ له حاجة حتى تتفتق له حاجات كُثُر.

#### هو قانون المادة وسنة الدنيا.

لا ضير في ذلك كله في حدّ نفسه، إنما على الإنسان أن يقود سفينته بذكاء، وأن يحسب أموره برويّة، ومهما كان عنده من رغبة، فعليه أن لا ينزلق خلفها حتّى الذل، فإنه (مَا أَقْبَحَ بِالمُؤْمِنِ أَنْ تَكُونَ لَه رَغْبَةٌ تُذِلُه)، و(بِعُسَ العَبْدُ عَبْدٌ لَه طَمَعٌ يَقُودُه، وبِعْسَ العَبْدُ عَبْدٌ لَه طَمَعٌ يَقُودُه، وبِعْسَ

[الكافي للكليني ج٢ ص ٣٢٠ بَابُ الطَّمَعِ ح١ و٢، والروايتان عن الإمام الصادق والباقر إلى ]

#### اصْنَعْ حَوَاْفِزَكَ الذَّاْتِيَّةَ

15

أصبح واضحاً اليوم أن المحفّزات الخارجية مهما عظمت وجلّت، فإن تأثيرها لا يغلب تأثير الدوافع الذاتية الداخلية، إذ إنها تشعل الحماس من الداخل، لتملأ الروح حيوية كافية لتذليل مصاعب الحياة، والتغلب على عقباتها.

حتّى أنهم صاروا يبحثون عن علاج بعض الأمراض النفسية بل والفسيولوجية المستعصية من خلال تقوية النفس والإيحاء إليها بالشفاء! وقد نجحوا بنسبة معينة في ذلك.

إذن، اشعل الحماس في داخلك، قو نفسك، اصنع حوافزك الذاتية، واكتف بها عن تلك العارضة الخارجية المؤقتة، وتذكر أنه (ماضعف بدنٌ عمّا قويت عليه النيّة).

[من لا يحضره الفقيه للصدوق ٤: ٠٤٠/ ح٥٨٥٨. والرواية عن الإمام الصادق الإمام المعادق الإمام المعادق الإمام المعادق الإمام المعادق الإمام المعادق الإمام المعادة المعا



لم يكن الناس في هذه الدنيا على مستوى واحد مادياً، كما هم ليسوا بمستوى واحد معرفياً... هكذا أراد الله تعالى لهذه الحياة أن تكون، حتى يتخذ بعضنا بعضاً سِخرياً، وحتى ينفتح الطريق أمام تبادل المنفعة والخبرات.

كثيرٌ هم الذين يقدّمون خدماتهم من أجل أن يتقوّتوا هم وعيالهم في يومهم هذا، وكثير منهم من ينتظرهم أطفالهم على أحرّ من الجمر ليُتحفوهم بطعام يجعل ماء الحياة يتدفق في عروقهم.

فلا تظلموهم أجورهم، ولا تبخسوهم حقّهم، ولا تقصروا معهم، بل لا تؤخّروا عليهم أجورهم، بل (أعطوا الأجير أجره قبل أن يجف عرقه، وأعلمه أجره وهو في عمله).

[كنز العمال للمتقي الهندي (ج٣ ص٩٠٧ ح٩١٢٦) والرواية عن رسول الله ﷺ]

## صِلَةٌ مَعَ الغَيْبِ

صحيح أن الله تعالى أراد لهذا العالم أن يسير وفق نظام الأسباب الطبيعية، وصحيح أن رزق الناس على الناس، ولكن ذلك لا يعني أن يقطع المؤمن كل صلاته مع الغيب.

إن الله تعالى ما زال مهيمناً على العالم، وما زالت يده مبسوطة ينفق كيف يشاء، وما زال رحيماً حكيماً عليماً، وما زالت خزائن الأرض تحت سلطانه، فمهما عظمت الأسباب الطبيعية، لكنها تبقى مدينة لمشيئة الباري جل وعلا.

تعلّق بالأسباب الطبيعية، واطلب رزقك واسع لتحصيله، ولكن إياك أن تنسئ صلتك بالغيب، وعلاقتك بالسماء، فإن الله تعالى قضى أن يكون (لكل ذي رمق قوت. ولكل حبة آكل).

[تحف العقول للحراني ص٩٨، والرواية عن أمير المؤمنين إلا]



الخلود، مطلب فطري لكل كائن حي، يجعله يهرب من الموت ومن كل ما يُقرّبه إليه، لذلك اعتنى بطعامه وبصحته.

الإنسان أكثر من بحث عن الخلود، ورأى بتجربته الطويلة أن يبتعد عن كل ما من شأنه أن يقضم من أيام عمره وساعات حياته، ولأجل ذلك أخذ بتطوير علم الطب إلى حدِّلم يسبق له نظير، واستطاع بحقً أن يُقاتل الأمراض ويتغلب عليها في الكثير من الميادين، وبذلك استطاع أن يُعطي فرصة أطول للإنسان في أن يُعمّر في هذه الحياة.

ولكن رغم ذلك كله، علينا أن لا ننسى حقيقة واقعية هي أوضح من الشمس وأبين من الأمس، وهي (أنه من مشي على وجه الأرض فإنه يصير إلى بطنها، والليلُ والنهار يتسارعان في هدم الاعمار).

[تحف العقول للحراني ص٨٨ والرواية عن أمير المؤمنين إلا]



منذ قديم الزمان، والإنسان يبحث عن التميز والعز، فلا رغبة لعاقل أن يكون كما السرب، ولا ممن لو حضر لم يُعدّ، ولو غاب لم يُفتقَد.

كثيرة هي السبل التي امتطاها ليصل إلى المجد، وهي على كثرتها لم تسلم من الضد، ففي كل سبيل منها وقف الأضداد يُعقدون المشهد ويُكثرون من عقباته.

والإنسان بذاته ضعيف، فاحتاج إلى من يؤازره في محنته، ويُقويه ساعة ضعفه، فاتخذ الإخوان، وركن إلى الأقران، وتوثّق بالعشيرة، وتمسك بكل سبل القوة.

وإنْ كان من حبل قوة يورث العز، فلا شيء أعظم ولا أقوى من حبل عزِّ يحوزه المؤمن من عزِّ الله تعالى، ولا أقوى من حبل عزِّ يحوزه المؤمن من عزِّ الله تعالى، وهيبة بلا و(من أراد عزَّا بلا عشيرة، وغنى بلا مال، وهيبة بلا سلطان، فلينتقل من ذُلِّ معصية الله إلى عز طاعته).

[الخصال للشيخ الصدوق ص١٦٩ ح٢٢٢]



من طبيعة الإنسان أن يكون دقيقاً في حساباته المادية، وهو في ذلك معذور، وله مبرراته المعقولة، فالنسيان قد يُتلف بعض أمواله، والغشّ قد يسرق بعضها، والكذب قد يُهلك بعضاً ثالثاً، وتقلبات الدنيا قد تحرق الأخضر واليابس بأسرع من لمح البصر!

لذلك كان العاقل على قدر عالٍ من ضبط صادراته ووارداته، ويمسك عن التبذير بلا مبرر، ليوازن بينها، وليدّخر بعضاً من مكتسباته لما لا يعلم من غياهب مستقله.

هـذا في حسـاب الأمـوال، ولكـن مـاذا عـن حسـاب الـكلام؟! هـل دار فـي خلَدنـا أنـه مـن عملنـا!

حُقاً أَن (مَنْ عَلِمَ أَنَّ كَلَامَه مِنْ عَمَلِه، قَلَّ كَلَامُه إلّا فِيمَا يَعْنِيه).

[نهج البلاغة ج٤ ص٨٢ من الحكمة رقم (٣٤٩)]



يملك الإنسان خمسة أصابع في يده، وربما لا يستعمل منها إلّا إصبعين لو أراد أن يُعطي، إلّا أن هناك ألف شيطان وشيطان يقبضون عليه هذين الإصبعين، يخوّفونه الفقر، ويحذّرونه الجدب، ولا يرعوون عنه إلّا إذا أمسك يده.

هـو معـذور لـو كان يعتبـر العطـاء خسـارة، هـو معـذور إذ يعتقـد أن مـا خـرج مـن يـده هـو تالـف، هـو معـذور حيـث لـم يتيقـن التعويـض الإلهـي.

ويبقى العطاء من نصيب الواثق بالغني المطلق، و (مَنْ أَيْقَنَ بِالخَلَفِ جَادَ بِالعَطِيَّةِ).

[نهج البلاغة ج٤ ص٣٤ الحكمة (١٣٨)]



لا أحد من العقلاء يستغني عن التقدير الذاتي، والجميع يسعى لأن يكون كريماً في قومه وأهله، إذ بذلك يُحس المرء بقيمة وجوده، وبشخصيته.

وكثيرة هي الطرق التي تؤدي إلى تحصيل ذلك، وهي تختلف باختلاف البيئة والمجتمع الذي يعيش فيه الفرد، فقد تكون وسيلة ذلك هو المال، إذ يُقدّر البعض صاحب المال لكونه ذا مال فقط، وقد تكون وجاهة في عشيرة، أو شهادة علمية، أو علاقة مع سلطان...

إلا أن تلك الوسائل ليست عامة، بمعنى أنها ليست ذات مفعول لدى كل الناس، فرب صاحب مالٍ لا تقدير له، ورب صاحب سلطان ممقوت لدى الناس، ولا وسيلة لتحصيل الكرامة عند عقلاء الناس والمجتمعات سوى طريقة واحدة، وهي طريقة: (امنن على من شئت تكن أميره).

[الخصال للشيخ الصدوق ص ٢٠٠ باب التسعة ح ١٤. والرواية عن أمير المؤمنين إلى الله عن أمير المؤمنين الله الله عن أمير المؤمنين الله الله عن أمير المؤمنيان الله الله عن أمير المؤمنيان الله الله الله عن أمير المؤمنيان الله الله عن أمير المؤمنيان الله الله عن أمير المؤمنيان الله الله عن الله

## الجَمَاْلُ الحَقِيْقِيُّ

على حب الجمال فُطر، وبه انبهر، وإليه سعى، وبه رغب، هكذا خلق الله تعالى الإنسان، محباً للجمال، فهو يحب الوجه الجميل، والاسم الجميل، واللقب الجميل، والبناء الجميل، والمركب الجميل، وحتى الكلمة الجميلة، هو يحبها.

#### لم أرَ إلى الآن من يحب القبيح.

ألق بنظرك إلى أطيب طعام وأكثره فائدة، هل ترى نفسك تتوق إليه لو رأيت طبقه قذراً، أو رأيته مأوى للذباب!

هو تعالى جميل يحب الجمال، وهكذا أراد لبني البشر، أن يُحبوا الجمال، لذلك يسعى الجميع لتحصيل كل ما هو جميل.

ولكل فرد نظرته في الجمال، وإن (جمال الرجل الوقار، وجمال الحر تجنُّب العار).

[عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٢٢٢ والرواية عن أمير المؤمنين إلا]



كل واحد منا يعرف في قرارة نفسه ما هي حقيقتُه.

قد يصفك شخصٌ بأنك العالم الجهبذ، يمكنك أن تصدق ذلك، ويمكنك أن تهز رأسك موافقاً، ويمكنك أن تهز رأسك موافقاً، ويمكنك أن تُغدق عليه العطايا والهبات، لكن تبقى أنت في ذاتك تعرف الحقيقة والواقع!

جميلٌ أن يعرف الإنسان قدر نفسه، وجميل أن يعرف مقدار ما يجهله، فيسعى إلى سدّ ثغراته بالتقاط المعرفة أينما كانت، ولكن ليس جميلاً منه أن يوجّه مراصدة لاكتشاف بواطن الآخرين وأسرارهم، وفي نفس الوقت هو يُهمل نفسه، إذ (أعظمُ الجَهلِ: جَهلُ الإنسانِ أمر نَفسِه).

[عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص١١٨ والرواية عن أمير المؤمنين إلى المؤمنين اللها المؤمنيات الم

## نِهَاْيَةُ الجَهْلِ

بحرٌ عميق لا يُدرَك غورُه، ودوامة هائلةٌ لا يُقاومها أمهرُ السبّاحين، ومضمار سباقٍ لا هوادة فيه.

كلّما فتحت خزانة منه لتعرف ما فيها، اكتشفْتَ في نفسك أنك أعجزُ من أن تُدرك الحقيقة منها، وكلّما زدت من تحصيله، وجدت نفسك أنك ما زلت ظمآناً للمزيد منه.

#### ذاك هو العلم!

بدأ منذ أول يوم وُجِد فيه الإنسان ينشر راياته ويرفع أعلامه، وما زال كأنه طفل يحبو في أول أيامه، رغم ما نراه من تطور كان هو سيده ورائده، ولا نعلم إلى أي مدى وأي حدً سيصل.

هذه هي الحقيقة التي لابد أن نعيها عن العلم، ولذلك فإن (مَنِ ادَّعي مِنَ العِلمِ غايَتَهُ، فَقَد أَظْهَرَ مِنَ ولذلك فإن (مَنِ ادَّعيٰ مِنَ العِلمِ غايَتَهُ، فَقَد أَظْهَرَ مِنَ جَهْلِهِ نِهايَتَهُ).

[عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٢٣٣ والرواية عن أمير المؤمنين إلا]



نِعمُه لا تُعدُّ ولا تُحصى، ولو اجتمع الثقلان وتعاونوا على أداء حق نعمة واحدة منها ما استطاعوا.

تصوروا لو كان كل البشر عمياناً، كيف ستكون حياتهم؟! تصوروا لو كنّا بلا أيد ولا أرجل، كيف سنعمّر حياتنا؟! تصوروا لو كان الهواء يُباع كالطعام، أي حرج سيقع فيه الجميع بلا استثناء؟!

تصوروا لو خلقنا الله تعالى بلا عقل، ماذا كنا سنفعل وكيف سنتصرف؟!

خلْقُنا في أحسن تقويم، وتسخيرُ ما في الكون لنا، وتجميلُنا بالعقل، نِعَمُ لا يمكن أن نكون بشراً من دونها، وومَنْ لَمْ يَرَ لِله عَزَّ وجَلَّ عَلَيْه نِعْمَةً إلّا فِي مَطْعَمٍ أَوْ مَشْرَبٍ أَوْ مَلْبَس، فَقَدْ قَصُرَ عَمَلُه ودَنَا عَذَابُه).

[الكَّافي للكليني (ج٢ ص٣١٥ – ٣١٦ بَابُ حُبِّ الدُّنْيَا والحِرْصِ عَلَيْهَا ح٥)].



#### لسنا معصومين!

نعم، لسنا كذلك، والخطأ قدرُنا في هذه الحياة، والمعصية لابد وأن نواقعها يوماً، ولو من دون عمد، وربما واقعناها مرة أو مرتين، وربما عشرات المرات.

تبارك خالقُنا وجل وعلا، فتح لنا باب التوبة، لنكفّر عن سيئاتنا، ولنمسح آثارها من صفحات كتاب أعمالنا.

البعض قد يُداخله الشك، ويعيش القلق من عدم قبول توبته، وقد يفزع عندما يسمع عن أهوال يوم القيامة، قد يشعر بالرعب إذا ما تذكّر عِظم ذنوبه وكثرتها.

ماذا يفعل؟! وهل يمكن أن يرحمه الله قهار السماوات والأرض؟

لا أدري، ولكني أعلم أنه (إذا كان يوم القيامة، نشر الله تبارك وتعالى رحمته، حتى يطمع إبليس في رحمته).

[أمالي الشيخ الصدوق (ص ٢٧٣ ح ٢٠١١) عن الإمام الصادق جعفر بن محمد الله ]



تنقطع السُبُل على المرء في الظروف الحالكة، حتّى إنه قد يصيبه اليأس من الفرج.

قد يصل الوضع بالبعض إلى أن يُصبح كراكب سفينة في بحر لُجّي في ليل داج بلا ملاّح... حينها، تتضيق الوسيعة بعين الحليم، ويحار فيها لُبُّ الحكيم! حيث لا يبقى كهفٌ يلجأ إليه المضطر، ولا مأوى يأوي إليه الحائر.

في خضم هذه القطع المظلمة من الظروف، يلوح من قريب - لا من بعيد - نورُ بابِ الله تعالىٰ الذي لا يُغلق.

أسرع، عليك أن تلجه بثقة، وتمسَّك بحبل الدعاء، ولكن (إِذَا دَعَوْتَ فَأَقْبِلْ بِقَلْبِكَ، وظُنَّ حَاجَتَكَ بالبَاب).

[الكافي للكليني ج٢ ص٤٧٣ بَابُ الإِقْبَالِ عَلَىٰ الدُّعَاءِ ح٣ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله ﷺ]



قلة الفرص، سرعة ضياعها، كثرة الراغبين بها، وخفاء مواضعها، أسباب معقولة تدعو العاقل إلى أن يعمل على حيازة ما تمكّن منها.

العمل، التدبير، التخطيط والتنسيق، لا شك مهمة جداً في استثمار ما تم الحصول عليه منها.

الحياة الرغيدة، الاطمئنان من المستقبل، واحترام النذات، غايات محترمة لمن يعمل على عمران حياته، إلّا أن الوسائل المؤدية إليها قد تكون مجانبة للصواب، ومهما يكن، فإن (الحرص يُنقص قدر الرجل، ولا يزيد في رزقه).

[عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٤٩]



رؤساء دول، مسؤولو مؤسسات، خطباء منابر، مديرو معامل، معلّمو تلاميذ، وحتّى بائع الخضار، يتبارى الجميع في ميدان الإقناع، ليجذب الأنصار والمؤيدين والزبائن.

أساليب متنوعة، تهدف إلى برمجة عقل الآخر؟ حتّى يُعطيك ما تريد منه.

فنُّ الإقناع، صارك روّاده ومتخصّصوه وقوانينه، وهو بحقٌ فن مهم وعملي، وبه قد تحيي دولٌ وتموت أخرى.

لكن ليكن معلوماً لدى الجميع أن (من صدقت لهجته قويت حجته).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص ٤٤٩ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين ال

## أَنْتَ السَّبَبُ! ۗ ۗ ۗ أَنْتَ السَّبَبُ!

هو أوسع مما نتوقع، لا يُغلق في ليل ولا نهار، يمكن للفقير أن يدخله قبل الغني، والأُمّي قبل المتعلّم، فقط يحتاج إلى أن تدخله وتقول ﴿حِطّةُ ﴾ [البقرة: ٥٨] ليغفر لك الله تبارك وتعالى، بل ليقضي لك حوائجك.

هو وعد إلهي، ﴿ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ [غافر: ٦٠] و ﴿ إِنَّ اللهَ لا يُخْلِفُ المِيعادَ ﴾. [آل عمران: ٩]

هذا ما عند الله تعالى.

وأما الذي عندك، فلا تستغرب من عدم الإجابة إن لم تدخل الباب أصلاً، كما أنه (لا تستبطئ إجابة دعائك، وقد سددت طريقه بالذنوب).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٢٤٥ عن أمير المؤمنين إلا]

# الحَاْحُ جَمِيْلُ

لكلً منّا شخصيته، ولكلً منّا احترامه الخاص، ولكلّ منّا وضعُه الاجتماعي، ومركزه بين الناس.

في أي مرتبة اجتماعية كنت، فإن هناك أموراً تفرضها عليك تلك المرتبة، حتى ألفاظك، ملابسك، مكان جلوسك، تتحكم بها أعراف خاصة.

ومهما يكن، فالجميع متفق على مقت المتملق، وإن قرّبه بعضُ ليستغلّه في مآربه، وكذلك اتفقوا على بغض الإلحاح في طلب حاجة، بل قد تُغلق بابك بقوةٍ إن رأيت أحدهم يلحُّ ويلحُّ ويلحُّ.

#### هكذا نحن.

وأما عند الغني المطلق، ف(والله لَا يُلِحُّ عَبْدٌ مُؤْمِنٌ عَلَى الله عَزَّ وجَلَّ فِي حَاجَتِه، إلّا قَضَاهَا لَه).

[الكافي للكليني ج٢ ص ٤٧٥ بَابُ الإلحَاحِ فِي الدُّعَاءِ والتَّلَبُّثِ - ح٣ عن الإمام الباقر إلا اللهِ اللهِ عن الإمام الباقر اللهِ ]

# عُنْوَاْنُ العَقْلِ

كما يختلف الناس في مستواهم المادي، كذلك يختلفون في مستواهم المعرفي والإدراكي.

وكما يترتب على اختلاف المستوى المادي اختلاف المعيشة في كل جوانبها، كذلك يترتب على اختلاف المستوى العقلى اختلاف التعاملات المعتمِدة على العقل والإدراك.

أنت لا تستطيع أن تعامل الجميع بمستوى واحد، فالبعض ينفع معه الخطاب العلمي، والبعض يقتضي الحديث معه خطاباً روحياً، وثالث لا ينفع معه إلّا الكلام العرفى.

إن تنوع أساليب الخطاب مع الآخر دليلٌ على نضوج الشخص، وهو من طرق النجاح في الحياة ويبقى (عنوانُ العقل مداراةُ الناس).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٣٣٩ عن أمير المؤمنين إلى المؤمنين الله المؤمنيات المؤمنيات



منذ قديم الزمان، والإنسان أدرك أنه يحتاج إلى الآلة في مختلف شؤون حياته، فبالآلة استطاع أن يتغلب على الكثير من صعوبات الدنيا، فخاض عباب البحار، وامتطى ظهر الريح، وانحنت له الجبال الشامخات، بل بها نقب بطن الأرض، وغاص في عمق السماء.

فلا أحد ينكر فضلها في تذليل الأرض وترويض ما في السماء، ولا تقدُّمَ إلّا بها، ولا غنى للمرء عنها. النكتة المهمة هنا، أن كل الآلات مَدينة لجهاز عظيم لدى الإنسان، به استطاع أن يستعمل الآلة بل أن يصنعها. ذاك هو العقل، وإنه (لا يُستعان على الدهر إلا بالعقل).

[بحار الأنوارج٥٧ ص٧ عن أمير المؤمنين ١١٤]

## جَرَّةُ سَمْنِ الرَّاْعِي

عندما كُنّا صغاراً، قرأنا قصة الراعي الذي حلم بملك عظيم، وبني مدينة مجده في يقظته، وكانت نتيجة حلمه سمناً انسكب على رأسه، حيث كسرت عصا الواقع جرّته!

وعندما كبرنا، وجدنا أننا في كثير من الأحيان ننسئ الواقع، لنبني قلاعنا وقصورنا على سواحل مرجانية بديعة، إلّا أنها لا تعدو كونها صوراً لا تصمد أمام إزعاج صوت ذبابة، تحطّ على أنف الواقع!

مالم تزرع لن تحصد، ومالم تسهر الليالي لن تصل إلى المقصد، ومالم تتحمل إبر النحل لن تندوق الشهد، و(لا تحصل الجنة بالتمني).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٥٣٣ عن أمير المؤمنين إلى المؤمنين الله المؤمنيات المؤمنيات



هل رأيتم النحلة كم تسعى جاهدةً لتصل إلى ميسم وردةٍ؛ لترتوي من رحيقها!

هل رأيتم العاشق الولهان كيف يبحث عن نسمة هواء، تعطف عليه؛ لتحمل أشواقه إلى معشوقه!

هل تأمّلتم في زاهد عابد وهو يتحرّى مواضع الرضا ومواطن الرحمة ليحظى بلحظة جذب إلى ساحة القدس!

كلهم يبحث عن غايته، وكلهم يسعى للفوز برغبته، وكلهم يسعى للفوز برغبته، وكلهم يشتاق إلى تحقيق هدفه، و(مَنِ اشْتَاقَ إِلَىٰ الجَنَّةِ سَلَا عَنِ الشَّهَوَاتِ، ومَنْ أَشْفَقَ مِنَ النَّارِ رَجَعَ عَن المُحَرَّمَاتِ).

[الكافع للكليني ج ٢ ص ٥ ه بَابُ صِفَةِ الإِيمَانِ ح ١ ، عن أمير المؤمنين إلا ]

## آجِلٌ مَضْمُوْنٌ

يخوض البحار، ويخاطر بحياته، ويجازف بما يملك، يهجر النوم رغم الوسن، ويفارق الأحبة رغم الحنين، ويتجرع مرارة النَصب وسياط التَعَب، وبعد محاولات وجولات، قد يحظى بربح عظيم، يُنسيه كل هموم الماضي. هذا حال تاجر ناجح في هذه الحياة.

وللآخرة تجارتها أيضاً، ولا تقل خطورة وصعوبة وجهداً عن تجارة الدنيا، بل قد تفوقها في كثير من الأحيان، حتى تصل إلى حد الإمساك على جمرة، أو خرط شوك القتاد.

ثم إن الواقع شاهد على أن الربح يُنسي التاجر مشقة التعب ولو كان غير مضمون في بداية العمل، فكيف بجهد مضمون الربح؟!

ألًا يستحق بذل الوقت والمال والجهد؟

ذاك هـو مـا عنـد اللـه تعالـي، إذ... (ثـوابُ الآخـرة يُنسـي مشـقّة الدنيـا).



كل شيء يمكن أن يزيد، فإنه يمكن أن ينقص. المال، الصحة، الأمن، الرفاه، القوة، وحتى العلم، شواهد حية على ذلك.

الزيادة والنقصان ليسا أمرين عشوائيين، بل إن لهما نظاماً خاصاً، ما لم يركب المرء مراكبه، فإنه سيبقى على ساحل بحر التمني، ولن يصل إليه سوى زبد البحر فيذهب جفاءً.

حتى العقل يزيد وينقص، وفق نظام منهجي مقنّن، إذ (العقل غريزة، تَزيدُ بالعلم والتجارب). اعيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٥٢ عن أمير المؤمنين عالمًا



كم هو جميل طائر الطاووس، وكم هو مهيب ذلك الصقر!

لكن تصوروا لو أن الطاووس سُلب منه ريشه، أفَهل يبقى ذلك الطائر المغرور بجماله؟! وتخيّلوا لو أن الصقر نُزع منه ريشُه، لعل الدجاجة حينها تكون أهيب منه!

العريُ في الحقيقة كاشف عن العديد من العدودات، واللباس هو خير ما ستر الموجودات. حتى الشجرة، تكتسي لحاءها، ليحميها، وليعطيها شيئاً من الجمال.

وأنت أيها الإنسان، ماذا عنك؟!

هي واحدة لا غير، (البس وتجمّل، فإن الله عز وجل يحب الجمال ما كان من حلال).

[دعائم الإسلام للقاضي النعمان المغربي ج٢ ص١٥٥ ح٤٤٥ عن الإمام الصادق إ



فحم أسود، قيمت لا تتعدى الدريهمات، لكنه بعد أن يهجر عوالي الأرض، ويقبع في باطنها، ويتحمّل ضغوط الصخور من حوله، ويصبر، ويتجلّد، تجده ينزع سواده المقيت، ويظهر منه ما تشرئب له أعناق الملوك، وتتزين به أجياد الحسناوات، وحينها، سيتجاوز بقيمته الذهب، وبجماله اللؤلؤ، وسيهجر المناجم ليعيش في القصور.

### إنه الماس يا سادة!

وهكذا نحن البشر، إن لم نصبر على ضغوط الحياة... إن لم نتجلّد على أعاصيرها، إن لم نقف شامخين أمام هيجانها، فإننا قد نبقى كالفحم وسط المناجم، وفي الحقيقة (إنّه لَيْسَ لأَنْفُسِكُمْ ثَمَنُ إلّا المناجم، فلك تَبيعُوها إلّا بها).

[نهج البلاغة ج٤ ص٥٦٥ الحكمة (٥٥٦)]

# بِضَاْعَةٌ رَاْبِحَةٌ

بين مدً وجزر، زيادة ونقصان، ربح وخسارة، تدور رحى الحياة، فلا ثبات فيها لحال، ولا بقاء لشيء فيها دون زوال.

قد تخطّط لتجارة ناجحة، لا تجد للخسارة فيها موضعاً، ولا للفساد إليها منفذاً، لكن زلزالاً مدمّراً، أو إعصاراً هائجاً، يسرقها منك في وضح النهار، ولا يُبقى لك منها غير خُفّى حُنين!

ولكن هل يعني هذا أنه لا اطمئنان لأي تجارة في هذه الحياة؟!

هــل يعنــي أن القلــق رفيــق كل بضاعــة وصاحبهـا الــذي لا يُفارقهـا؟

كلا أبداً، فعليك إذن (بالإحسان، فإنه أفضل زراعة وأربح بضاعة).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٣٣٤ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنيات المؤمنيات



قاموس التجارة لم يخلُ يوماً من الخسارة، ومصحف الحياة لم يمع من صفحاته للآن الندم والحسرة.

كلّنا نواجه الخسارة، وقد نندم على تصرّف أهوج قُمنا به، وقد نتحسّر على ضياع فرصة كانت بين أيدينا.

لا بأس، هذه هي الحياة، وهذا هو قانونها، وأنت غير ملوم على ذلك إذا كنت قد بذلت جهدك بمِعُول إرادتك، وأنرت طريقك بمصباح علمك.

إنما اللوم والحسرة والندامة على من أغمض عينيه ومشى في طريق ذات الشوكة، و(إن أشد الناس ندامة يوم القيامة: رجلٌ باع آخرته بدنيا غيره).

[الجامع الصغير لجلال الدين السيوطي ج ١ ص٣٣٦ ح ٢٢٠١ وكنز العمال للمتقي الهندي ج ٣ ص ١٥ ح ٧٦٦٠ عن رسول الله ﷺ]

# تَخْفِيْفُ الحِسَاْبِ

من سمات القائد الناجح أنه لا يُهمل موظفيه دون رقابة، كما أنه لا ينساهم دون هدايا وحوافز... هو يفعل ذلك ليكسب ودهم، وليأخذ منهم جهدهم وخبرتهم، فيكون الرابح هو قبلهم.

## هكذا نتعامل نحن البشر.

إلا أن الله تعالى أبى أن يتعامل هكذا معنا، وهو الكريم والغني المطلق، وإنما أعطانا ووهب لنا وسخّر لنا ما في الكون، لأجل أن ينفع بعضنا بعضاً، وليُعطى بعضنا بعضاً.

وحتىٰ لو أخطأت معه، فيمكنك التصحيح والتدارك فيما لو أحسنت إلىٰ خلقه، إذن (حسنن فُلُقَك، يُخفّف اللهُ حسابك).

[أمالي الشيخ الصدوق ص٢٧٨ ح٢٧٨ [



كم هي نعمة عظيمة أن يملك الإنسان من قوة الذاكرة ما يجعله يحفظ ولا ينسى!

وكم هي خسارة كبيرة لو كانت ذاكرته كشبكة تريد أن تحبس الهواء!

وبين ذين وذين، كان واقع الإنسان، فلا هو حافظ بالمطلق، ولا هو فاقد للذاكرة بالمطلق.

ولكن لا تستسلم أبداً لمصيدة النسيان، فوعاء العقل لا يضيق بما جُعل فيه، فاحفظ ما استطعت، واستثر ما غاب في زوايا ذاكرتك، ومهما تذكرت ولكن (لا تُشعر قلبك الهمَّ على ما فات، فيُشغلك عن الاستعداد لما هو آت).

[عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٠٣٠ عن أمير المؤمنين اللها



تتحكم في الكون قوانين كثيرة، تتناسب مع بعضها البعض مرة طرداً، وأخرى عكساً.

العلم والصواب بينهما تناسب طردي، فكلما زاد العلم، اقترب المرء من الصواب، والعكس بالعكس.

الطمع والقناعة بينهما تناسب عكسي، فكلما زاد الطمع قلّت القناعة، والعكس بالعكس؛ لذا كان طالب الدنيا كشارب ماء البحر، كلما أكثر منه، ازداد عطشاً حتى يقتله.

إذا فهمت هذا فاعلم أنه (رُبّ شهوةِ ساعةٍ أورثت حزناً طويلاً يوم القيامة).

[عدة الداعي ونجاح الساعي لابن فهد الحلي ص١٠٩ عن النبي الأعظم عليه]



## القناعة كنزُّ لا يفني.

[روضة الواعظين للفتال النيسابوري ص٥٦٥ عن النبي الأعظم عليها]

مقولة لطالما سمعناها مذكنا صغاراً، ربما لم نكن نعي معناها بعمق، إلّا أننا على كل حال كنّا نلوي أعناقنا ونحبس أنفاسنا علّنا نُغضي عن حلوى نراها بيد صبي، ونحن لا نملك ما يعيننا على الفوز بواحدة مثلها!

بمرور الزمن، اكتشفنا أن هذه الحكمة لم تكن تعني مجرد طرد النظر عما في أيدي الآخرين، بل إنها تحكي عن حقيقة غاية في الأهمية، هي تريد منا أن نفهم أن (من نظر إلى ما في أيدي الناس، طال حزنُه ودام أسفُه).

[أعلام الدين في صفات المؤمنين للحسن بن محمد الديلمي صعد النبي الأعظم عليها]

## أَفْعَلُ التَّفْضِيْلِ!

يعيش أفعل التفضيل بيننا حيوية فعّالة، فكلّنا يحب أن يكون هو الأفضل، الأجمل، الأغنى، الأقوى ... وكلّنا يريد أن يكون أولاده هم الأفضل، الأجمل، الأغنى، الأقوى ...

جميعنا يرغب في أن يملك المركب الأسرع، والمنزل الأوسع، والزوجة (أو الزوج) الأروع.

هكذا، يشغلنا (أفعل التفضيل)، وهكذا قد يسلب منا راحتنا، وربما سعادتنا، وربما حتى حياتنا، وقد تناسينا أو تغافلنا عن حقيقة هي الأكثر ثباتاً، والأعمق نظراً، والأخطر مصيراً، وهي أنه: (أعقلُ النّاس، أنظرُهُم في العَواقِب).

[موسوعة أحاديث أهل البيت الله للشيخ هادي النجفي ج٧ ص٢٩ عنوان (العاقبة) الحديث ([ ٧٨٨٩] ٢٢)، نقله عن غرر الحكم: ح٥٣٢٧٠...]



ناطحات السحاب، بناء يعانق السماء، ويلامس خدّ الجوزاء، طبقاتها المتعالية تحكي عن فكر متين وهندسة متْقنة، وزنها الخيالي يحتاج إلى مسند فولاذي قوي، له من القوة ما تُمكّنُه من حملها على ظهره من دون إرهاق، وإلا، فلو أصابه الإرهاق والتعب فلربما مال بها لتكون كنعامة دسّت رأسها في التراب!

قو أساسك أولاً، ثم ابنِ عليه ما شئت، ولا تكن كرام بلا قوس، أو كبانٍ قصراً على أساس من ملح، ولذلك كانت (العبادة مع أكل الحرام كالبناء على الرمل).

[عدة الداعي لابن فهد الحلي ص ١٤١ عن النبي الأعظم عليها]



قالوا: إن مسيرة الألف ميل تبدأ بخطوة.

هذا صحيح، لكن انتبه، فهذه هي الخطوة الأولى فقط، وهي إن لم تكن جدّية، إن لم تتبعها خطوات أخرى، إن لم تتسلح بالعزم والثبات، إن لم تمد عينيك إلى آخر خطوة، فستبقى تراوح في مكانك كجندي أصم لم يسمع الأمر بالتقدم، ففاته أصحابه، وربما أدركه العدو، ولات حين مندم!

اخطُ الخطوة الأولى بعرم، وارم ببصرك أقصى الألف ميل، وامر ببصل الألف ميل، وامرح من بياناتك الاستسلام للكسل والتعاجز والتواكل، فالجِدُّ، والعزمُ، والمثابرةُ، سلاحُك للتقدم، و(إذا رغبتَ في المكارم، فاجتنب المحارم).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص١٣٣ عن أمير المؤمنين إلى المؤمنين الله المؤمنيات المؤم



يعمل الموظف الناجح على اكتساب رضا مدير عمله المغنم منه ما يحب، ولا يكون ذلك إلّا بأداء ما يرغب فيه المدير ويحبُّه، فتجده باحثاً عن طريقة وأخرى حتّى يجد مفتاح قلبه المغلق، وحتى يعرف الشيفرة السرّية التي يتمكن بها من الجلوس على أريكة فؤاد المدير.

هكذا ينبغي لك أن تكون مع الخالق جلّ وعلا، فلا فوز إلّا برضوانه، ولا راحة إلّا في جِنانه، ولا أمان إلّا تحت ظلّه.

## لكن أنّىٰ لي أن أجد مفتاح رضا ربي!

لا تقلق، فالمفاتيح كُثُر، ومنها مفتاح حيوي قد أُتيح لي ولك، إذ (مَا عُبِدَ اللهُ بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَىٰ الله مِنْ إِدْخَالِ السُّرُورِ عَلَىٰ المُؤْمِنِ).

أَ الكافي للكليني جُ٢ ص١٨٨ بَابُ إِذْخَالِ السُّرُورِ عَلَىٰ المُؤْمِنِينَ - ح٢ عن الإمام الباقر إلا ]



وهب الأميرُ ما لا يملك، واتّكا على أريكته المصنوعة من ريش النعام، يستمع مِدحة الشعراء الغاوين له، ويترنّح على تقديس رهبان القصور، ثم تغنّت بجوده البلاد، وتذاكر القصّاصون سيرته في الجود والكرم! ياله من جوادٍ ذاك الذي جاد بمال غيره! وياله من كريم ذاك الذي سرق سرّاً وأعطى علناً!

#### قف هنيئة!

هل ترى نفسك أميراً عندما تمنع أحداً حقّه؟! وهل ترى نفسك قائدًا فذّاً عندما يتضور أتباعك جوعاً وأنت منعّم بأموالهم وحقوقهم!

انتبه، ولا تغفل، فيوم الصاخة ليس ببعيد، وكن جواداً بمالك، و(أفضل الجود إيصالُ الحقوق إلى أهلها).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص١١١ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنيات المؤمنيات



يواجه الكثير من الآباء امتعاضاً متزايداً في كل مرة ينهون أولادهم عن تصرف ما، أو عندما يمنعونهم عن طعام ما، أو عن مرافقة شخص ما.

الأولاد يعترضون؛ استجابة لنداء فطرتهم بضرورة إبراز شخصياتهم الرجولية، والتي لا يفهمون كيفية إبرازها إلا من خلال الاعتراض، والرفض، وربما الإنكار والمعارضة، وربما يتأخرون كثيراً حتى يُدركوا أننا - نحن الآباء - كنّا نبغي صلاحهم.

المفارقة الغريبة، أن هناك من الكبار من يمتعض امتعاض الأطفال بسبب نهي شرعي لم يجده يلائم تواجهاته أو يشبع رغباته، فتجده يعترض ولو من طرف خفي، والخوف كل الخوف أن يتأخر فهمه كثيراً إلى أن تفوت الفرصة، فمتى سنفهم إذن أن (من أحبّك نهاك، ومن أبغضك أغراك)؟!

[عيون الحكم والمواعظ لليّشي الواسطي ص٥١٥ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين المؤمنين الله المؤمنين المؤمن

# طَرِيْقُ السَّلَّامَةِ

تؤكد التقارير المرورية على أن سبب الحوادث المميتة هو عدم الالترام بأنظمة المرور، التي إنما وُضعت لتقليل التصادم، ولتنظيم السير، وبالتالي ليصل كلُّ واحدٍ إلى هدفِ ومقصدِه.

فلو أنَّ كلَّ سائقِ الترَمَ بالنظامِ، لانعدمت الحوادثُ أو كادتْ.

هذه الحياة ما هي إلّا طريقنا نحو الآخرة، فهي ليست إلّا سبيلاً نسلكه، لا بيتاً نستوطنه، فلا بد من التزام أنظمة السلامة فيها، حتّى لا نقع فريسة جهل أو صيد غواية، و (من لزمَ الاستقامة، لزمَتْه السلامة).

[كنز الفوائد للكراجكي ص١٢٨ عن أمير المؤمنين ﷺ]



الزينة والتجمّل، فطرةُ الله تعالىٰ في مخلوقاته.

تتزين الأشجار بثمارها، والسماء بنجومها، والطيور بريشها. وكل شيء في الوجود له زينة ما.

للإنسان بالخصوص أنواع عديدة من الزينة، فهو يتزين بشعره، وببريق عينيه، وبلون بَشَرتِه، هو يتزين بثيابه، وبعطره، يتزين بجاهه، وبعشيرته، وبأصدقائه، حتّى إنه يتزين بمركبه، وببيته، وبولْده.

الحسب مما يتزين به أيضاً، وهو بحق زينة، إذا أعطيته حقّه، وليس من حقه أن يتكبر ذو الحسب على غيره. كلا. بل إن من حقه التواضع، و(التواضع زينة الحسب).

[كنز الفوائد للكراجكي ص١٣٨ عن أمير المؤمنين ١٤]

## مَفْسَدةُ العَمَلِ

غير صالح للاستهلاك البشري بعد تاريخ... هكذا نجد مكتوباً على المعلّبات الغذائية، إنها إشارة إلى أن مرور الوقت يُفسد الطعام، كما كان يُذيب الثلج...

حتى الإنسان، بمرور الأزمان، يقترب شيئاً فشيئاً الله لحظة يُوصَفُ فيها بأنه كان، والآن ما كان!

العمل أيضاً له ما يفسده، ويكدره، ويذهب بحلاوته، بل بطعمه، وحتى بثوابه، لكنه هذه المرة ليس الوقت، ولا الزمان، ف(إياك والمنَّ بالمعروف، فإنَّ الامتنانَ يُكدِّرُ الإحسانَ).

[عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٩٦ عن أمير المؤمنين الله]



لعلَّك م شاهدتم كيف أنَّ الأسد ينتظر اللحظة المناسبة للانقضاض على فريسته...

لعلَّكم لاحظتم كيف أنَّه يخطو خطواتٍ وئيدةً جداً...

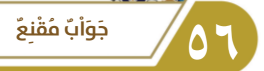
ينتظر... يخطّط... قد يترك عشر فرائس تفرّ من أمامه، وهو ساكن في مكانه، لا يتحرك...

حتى أني أستطيع أن أجزم أننا - نحن البشر - قد نمل من انتظاره، ولو أتيح لنا لدفعنا به نحو الافتراس من أول وليمة!

لكن الأسد لا يمَل، هو ينتظر اللحظة المناسبة، والفريسة المناسبة، ليفوز ببُغيته بعد طول انتظار.

هل عرفتم الآن لماذا أن (مَن أسرَعَ فِي الجَوابِ، لَم يُدرِكِ الجَوابَ)؟!

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص ٠٤٤ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين المؤمن المؤمن



## ماذا تفعل لو عظك كلبٌ؟!

قد تبتعد عنه في المرة القادمة، قد تسلك طريقاً آخر، قد تحتمي عنه بسيارتك، لكنك مهما فعلت فمن المؤكد أنك لن تطبق معه قاعدة (العين بالعين، والسن بالسن، والبادي أظلم)!

هكذا هي الحوادث التي نواجهها في حياتنا، هي كثيرة، ومنها ما لا يكون له حلُّ سوى التغاضي والتغافل، وأخل العِبرة، وتجنّب الوقوع فيها مرة أخرى، و(رُبَّ كلام جَوابُهُ السُّكوتُ).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٢٦٦ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنيات المؤمنيات



تشخيص الحالة، معرفة نوع المرض، تتبع سببه، ثم وصف العلاج المناسب له، هي الخطوات الأمُ التي يتبعها الطبيب الحاذق، وإن لم يستطع تشخيص الحالة جيداً، إن لم يعرف العلاج المناسب، فشهادته لا تعدو كونها ورقة يتزين بها الحائط!

وهكذا المشاكل الاجتماعية، لابد أولاً من معرفة سببها، ثم تعيين العلاج المناسب لها، وبعدها يُترك الأمرُ للمريض أن يلتزمَ العلاج أو لا يلتزمَه.

لكل مرض سبب معين، ولكل مشكلة اجتماعية – أسرية كانت أو اجتماعية عامة أو حتى دولية – سبب معين أيضاً، ومهما اختلفت الأسباب وتفاوتت، لكن يبقى (الجَهلُ فَسادُ كُلِّ أمر).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٣١ عن أمير المؤمنين الله]



لا تستقيم حياة البشر من دون قانون، ينظّم أمورهم، ويمنع الفوضي، ويلوازن بين الحقوق والواجبات لكل فرد.

العقلاء اتفقوا على ضرورة هذه الحقيقة، والواقع شاهد صدق على أهميتها.

السماء سارت مع البشر كما هم، وفق هذا الواقع، فشريعتها فيها ما فيها من القوانين التنظيمية، التي امتازت بأنها تُنظّم علاقة الفرد العمودية – مع ربه ودينه – والأفقية – مع أخيه الإنسان ومن يقاسمونه المعيشة على الأرض –.

وكان من أهم وسائل إبراز تلك الشريعة هو الأمر والنهي، و(كَفَى بِالمَرءِ جَهلاً: أن يَرتَكِبَ ما نُهِي عَنهُ). [مطالب السؤول في مناقب الرسول الله لمحمد بن طلحة الشافعي ص٢٧٣ عن أمير المؤمنين اللها



## (النقيضان لا يجتمعان ولا يرتفعان).

قضية لا ينكرها عاقل، ولا يجحدها إلَّا مكابر، وهي القضية الأمُّ لكل العلوم والقضايا الأخرى.

لن يجتمع الوجود والعدم في شيء واحد أبداً، ولن يجتمع الأسود والأبيض ما بقى الدهر، ولن ترىٰ الخير هو شراً في نفس الوقت.

هكذا اتفقت الموجودات علىٰ هذا المبدأ.

المفارقة الغريبة، أن الإنسان أبي إلَّا أن يخالف هذه البديهة، حتّى وإن كان لا يرضيٰ بمخالفتها من غيره، بل لا يرضيٰ بها من نفسه في لا وعيه ومكنونات وجدانه، و (كَفَى بِالعَالِم جَهِلاً أَن يُنافِيَ عِلْمَهُ عَمَلُهُ).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٢٦٦ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين

# عَلَمُ الثَّلِّ

بين الشجاعة والتهور خيط رفيع، لا يُدرِك معناه إلّا من خَبر حقيقتهما، فأتْقن استعمال الخيط الفاصل. ليس كل إقدام شجاعة، إذ قد يكون تهوراً، وليس كل تراجع جُبناً، فالجندي الشجاع قد يتراجع خطوة ليوقع عدوه في مصيدته، فيهجم عليه لا يلوي عن النصر.

قد يقف المرء أحياناً على مفترق طرق، لا يعرف كيف يتصرف، هل يُقْدم أو يُحجم؟

ومهما خفي الأمر، إلّا أن الحكمة تنادي ليلَ نهار: (أحكَمُ النّاس مَن فَرَّ مِن جُهّالِ النّاس).

[معاني الأخبار للشيخ الصدوق ص١٩٦ باب معنى الغايات عن رسول الله عليه]



ذكية هي النملة عندما تُخفي طعامها في أنفاق الأرض بعيداً عن أيدي اللصوص، وحكيم هو الطاووس حيث يبخل بجماله ريشه، فلا ينشره في أي وقت، لتبقى العيون ترقُب كرمَه، حتّى الزهرة تُخفي شهَدها بين أحضان أوراقها، لا تعطيه إلّا لنحلة كادحة، تأخذه حيث قصرها المنيف.

## هل وعيت حقيقة هذه الأفعال؟!

هل رأيت كيف أن الكون يتصرف بحكمة، فقد يقبض، وقد يبسط، وهل دريتَ الآن أن (مِنَ الجَهلِ أن تُظهرَ كُلَّ ما عَلِمتَ)؟!

[تنبيه الخواطر ونزهة النواظر (مجموعة ورام) ورام بن أبي فراس المالكي ص٤٤١ عن رسول الله ﷺ]

# قِنَاْعُ الحَقِيْقَةِ

لم يكن للدنيا جود وكرمٌ لتملأ جيوبنا جميعاً، ولم تكن عندها من الرحمة ما تمتنع معها عن أخذ ما نحب، قانونها صارم، وواضح، هي تأخذ أكثر مما تعطي، فكان المفترض بالعاقل أن لا يأمن مكرها، ولا يركن لوعودها.

العقلاء انتبهوا لهذه الحقيقة، ووجدوا أنهم لابد أن يُقننوا كيفية التعامل معها، فوجدوا: أن التوازن مهم، وتوقع الخسارة ضروري، وأن استغلال العمر لابد منه، ثم تيقنوا قلة الفرص فيها، وبأنها لا تُعطي بالمجّان، بل تأخذ نفس ما تُعطي أو أفضل منه، فعالجوا هذا التبادل بقانون الأهم والمهم، ومعه ف (صُن دينك بدنياك تربحهما، ولا تصُنْ دنياك بدينك فتخسرُهما).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٣٠٣ عن أمير المؤمنين الله]



لدى الإنسان من العقل ما استطاع به تمييز الضار من النافع، وهذا ما جعله يستمر في حياته، ولا يُلقي بنفسه في مواطن الخسارة أو إهلاك النفس من دون مبرر.

في الحقيقة أن لدى الحيوانات نوعاً من هذا الإدراك أو سمّه الشعور، يجعلها تهرب ممن يبغي افتراسها أو اصطيادها، لكنها لا تملك من قوة الإدراك ما يجعلها تتحاشى الوقوع في الحفرة مرتين.

الإنسان امتلك هذه القوة، إلّا أنه قد يتخلى عنها بإرادته، فيوقع نفسه بين فكّي كمّاشة، ومن هنا، فرإياكم والتهاونَ بأمر الله عز وجل، فإن من تهاون بأمر الله تعالى أهانه الله يوم القيامة).

[المحاسن للبرقي ج١ ص٩٦ باب ٢٣ عقاب من تهاون بأمر لله ح٥٨ عن أبي عبد الله إلا]

## أَقْوَىٰ عَضَلَاتٍ

يملك الجَمَل من القوة ما تُمكّنه من حمل الأمتعة الثقيلة لمسافات بعيدة، وما يجعله يتحمل خشونة الصحراء ولهيب هجيرها وظمأ فيافيها، لكن صبياً صغيراً يقوده حيث يشاء!

قوة عضلات البدن ليست هي كل شيء، فربّ قوي قادتُه قواه إلى حيث الهاوية، وربّ ضعيف البُنية استطاع أن يتغلب على الكثير من صعوبات الحياة، والنملة خيرُ شاهد.

ومنه نعلم أنه (إنَّما يُدرَكُ الخَيرُ كُلُّهُ بِالعَقلِ، ولا دينَ لِمَن لا عَقلَ لَهُ).

[تحف العقول للحراني ص٥٣ عن النبي الأعظم عليها]



لولا سنام الجمل لما استطاع أن يحوز لقب (سفينة الصحراء) ويفوز في ماراثونها، حيث يعتمد عليه في خزن الطعام والماء اللزمين في المواقف المحرجة.

يحتاج الإنسان في حياته الاجتماعية إلى (سنام الجتماعي) يتكئ عليه ساعة العُسرة، ليُخرج منه ما يدفع عنه البلوي...

العلمُ سنامٌ لك، والجاه سنام آخر، حُسن الخُلُق سنام ثالث، وأولادك سنام رابع...

السنام إذن مهم جداً - بهذا المعنى - ليعيش الإنسان مطمئن البال، مستقر الحال، لا يخشى بوائق الدهور، إذ إن عنده ما يؤوب إليه وبه يحتمي، وللدين سنامه أيضاً، و(سنامُ الدين الصبرُ واليقينُ ومجاهدةُ الهوى).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٢٨٥ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين الم



(حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهْناً عَلىٰ وَهْنِ) [لقمان ١٤] لكنها مع ذلك الوهن تتلذذ بحملها الذي يستنزف قواها ويسرق جمالها!

تهجر النوم لأجل ولدها، لكنها تحس بلذة الوسنان حينما يُداعب عينيه الكرى.

يندوب ألماً عندما تلهب وجهه النارُ، لكن الذهب يبتسم بعدها بإشراقته الصفراء وينشر الجمال على أجياد العرائس.

يتجشّم عناء الجوع والظمأ، لكن نفسه منتعشة بصومها لبارئها منتظرة فرحة لقائه.

لا لذة خالصة في الدنيا، فكل لذائذها ممزوجة بالألم، و(من لم يحتملُ مرارةَ الدواء دامَ ألمُه، ومن لم يصبرُ على مضض الحِمْية طال سقمُه).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص ٤٣١ عن أمير المؤمنين اللها



صحة ومرض، غنى وفقر، أمن وخوف... لا يسلم من أحد هذين الضدّين أحدٌ في الدنيا، ومهما دام أحدهما، فإن ضدّه حاضر معه، يترقب غرة صاحبه ليسلب منه ما هو فيه.

لا بأس، هذه هي الدنيا أم الأضداد، لكن الإنسان – وهو أبو العقل – استطاع أن يداوي نقوصاته بأنواع من المراهم والأدوية، فعالج الجهل بالعلم، والخوف بالعدل، والجوع بالطعام، وهكذا عمل على إيجاد مصحّات لكل نقص وسُقم يُصيبه في هذه الحياة.

لكن ماذا لو أصابت علاقته بخالقه أسقامٌ وآفات؟! ما الحل حينها؟

إنه (الاستغفار دواء الذنوب).

[عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٣١عن أمير المؤمنين الله]



يُقال: إن الغراب أُعجب بمشية الطاووس، فأراد أن يقلده فيها، فلم يستطع، ونسي مشيته هو، فضاعت منه المشيتان!

هكذا بعض الناس، يمدُّ عينيه إلى ما لا يَنال، فيفقد من أجله ما كان يملك، فيخسرهما معاً.

الأماني خيلٌ هوجاء، لا تدلّ لراكب، تخدع من يبغي ركوبها، فتُظهر له الهدوء، فإذا ما امتطاها، رفعته إلى أعلى ما يمكنها، حتّى يُخيّل إليه أنه سينال الثريا، لكنها تميل به فتضرب به الثرى، ومحظوظ هو جداً لو سلمت له عُنُقُه!

لا تطمع بأكثر من واقعك، لكن اسع للمزيد، راكباً سفينة العزم رافعاً شراع الإرادة، وعليك أنْ تعلم أنّ (من كانت الدنيا أكبر همّه، طال شقاؤه وغَمّه).

[كنز الفوائد للكراجكي ص١٦٠ عن أمير المؤمنين إ



(لا يُلدغ العاقلُ من جُحرٍ مرتين)، إذ عقلُه يحفظ ويحلّل ويستنتج، فيتحاشى الوقوع في نفس الخطأ، أما المجنون فقد يُلدغ من نفس الجُحر عشر مرات.

العقل مثل الماكينة، إن لم تُروّد بالزيوت الضرورية، فلربما يصيبها الصدأ، وقد تتوقف عن العمل، أو تعمل بشكل غير جيد، والعقل يحتاج إلى ما يُديم عمله بانسيابية تامة.

ولأن عمر الإنسان أقصر بكثير من الدنيا، فإن عقله لم يستطع إدراك كل ما فيها، فبحث عن البديل، فوجد التجربة، وأخذ العبرة من الغير، نعم البديل، فكان المفترض به أن يستعمل عقله جيداً في تحليل تجارب الآخرين وأخذ العبرة منها، إلا أن البعض أغمض عينيه، ووقع في الحفرة مرتين بل مرات، و(عجب لمن يرى الدنيا وتصرّف أهلها حالاً بعد حال، كيف يطمئن إليها).

[علل الشرائع للشيخ الصدوق ج ١ ص ٦٢ عن أمير المؤمنين ﷺ، وفي معاني الأخبار له ﷺ ص ٢٠٠ (عجبت) بدل (عجب ُ)]



(هو كالسمكة، لا تعيش خارج الماء)، مشلٌ يُضرب لمن تعلّق بأرض أو بلد، ولا يمكنه الفراق. للإنسان روابط عديدة، تختلف شدة وضعفاً تبَعاً لحبه لها وتعلّقه بها، أو عدم ذلك.

لا يمكننا أن نعيش وحدنا، فأنفسنا متعلقة جداً بالاجتماع، ولا يمكننا أن نستغني عن المسكن، ولا عن المأكل، ولا عن الزواج...

غيرُ واقعي من لا يرغب بالمال، ليربو بنفسه عن تكفّف الناس.

نظام الإنسان العقلي يأبى أن يصدّق أن لا خالقَ له ولا رب، (ومن كانت الدنيا همتّه، اشتدت حسرتُه عند فراقها).

[معاني الأخبار للشيخ الصدوق ص١٩٨ عن أمير المؤمنين ١٤]



للفعل مبادئ، بعضها مرئية، وبعضها خفية.

الآلـة ضروريـة لكـي تفعـل أنـت، يـدك ضروريـة أيضـاً، عينك هي الثالثة أيضاً ضرورية...

قبل اليد، وقبل العين، وقبل الآلة، يوجد شيء لابد لك من امتلاكه لكي تفعل، وهي الإرادة...

هي شيء غير مرئي، رغم استناد الفعل واعتماده عليها، إذ هي مَن تأمر العضلات كي تتحرك.

قبل الإرادة هناك شيء خفي آخر، هو الحب والشوق الذي تتفاعل معه نفسُك في أعماقها، وهو الذي يُزوّد الإرادة بالطاقة اللازمة لتُصدر أمرها للعضلات.

صحيح أن الإرادة لا تُريى، والشوق والحب خفي، لكنهما يظهران بكل وضوح على وجه الفعل الخارجي، هما يظهران عندما تتكلم، عندما تبتسم أو تبكى، عندما تشتد عيناك نحو محبوبك فيتسمّران ويسكنان، و(من دعا لظالم بالبقاء، فقد أحبّ أنْ يُعصىٰ اللهُ في أرضِه).

[بحار الأنوارج٧٢ ص٣٣٤، ورواه في تنبيه الخواطر عن رسول الله ﷺ]



يمكنك أن تقطع يدك بتلك السكين! لكن لن تفكر بهذا حتى، وستكتم أنفاس قوّتِك بقيود عقلك.

نفس الحال عندما تريد أن تسرق قوت فقير، أو تلطم خدَّ يتيم، أو تغش في بيع، أو تختلس النظر إلىٰ بيت جارك.

العقل أبو الحكمة، أبى أن يُعطي للإنسان الفرصة بفعل كل ما يقدر عليه، ولن يعترض الجودُ والكرمُ على هذا الإجراء، إذ لا تعسف فيه ولا ظلم.

المفترض بالعاقل أن يحسب الأمور جيداً، ولا يطلب ما لا يتلاءم مع الواقع، حتى في لحظات التمني، أو لحظات الطموح، ف(يا صاحب الدعاء، لا تسأل عما لا يكونُ ولا يحلُّ).

[الخصال للشيخ الصدوق ص٦٣٥ عن أمير المؤمنين الله حديث أربعمائة]



يدوم البناء لمدة أطول كلما كانت له خرسانة فولاذية أقوى، وما كان أساسه هشّاً فستذروه أدراجَها أدنى رياح.

الجسم القوي له من القدرة على القيام بما لا يستطيع القيام به صاحب الجسم الضعيف، فالقوي أفضل، وأصلب.

الصلابة صفة إيجابية ومرغوب بها في الكثير من الأشياء في عالمنا، لكنها ليست كل شيء، فالمرونة، والرقة، واللين، أيضاً أمور مطلوبة.

أنت لا تريد لظهرك أن يتصلب، ولا تحب لعلاقتك بمحبوبك أن تقسو، وهكذا ينبغي أن يكون القلب رقيقاً، ف(إِذَا رَقَّ أَحَدُكُمْ فَلْيَدْعُ، فَإِنَّ القَلْبَ لَا يَبِرَقُّ حَتَّىٰ يَخُلُصَ).

[الكافي للكليني ج ٢ ص ٤٧٧ بَابُ الأَوْقَاتِ والحَالاتِ الَّتِي تُرْجَى فِيهَا الإِجَابَةُ ح ٥ عن أبي عبد الله الله الله الله الم



مهما كان القائد مغواراً، والجيش باسلاً، فإن النصر لن يحط رحاله عندهم ما لم يكن عندهم من العُدة الشيء الكافي للنصر.

لن تقطع أفضل السيارات وأقواها مسافة متر واحد ما لم يتم تزويدها بالوقود.

لن يستجيب لك موظفوك ما لم تُعطهم مرتباتهم من دون غمطٍ لحقوقهم.

هـذه هـي الحياة، تأخـذ وتُعطي، قانونها يقتضي اكتمال العـدة والعـدد، وتشـغيل العقـل والإدراك، لتصـل إلـي النتيجـة، لذلـك كان (الدَّاعِي بِلاَ عَمَلٍ كَالرَّامِي بِلاَ وَتَـر).

[نهج البلاغة ج٤ ص٧٩ الحكمة رقم (٣٣٧)]



كالأشجار هي العلاقات بين البشر، تحتاج إلى سقي مستمر، لتعطيك أطيب الثمر، فاقطع عنها الماء، وستقطع عنك العطاء!

لذلك كان من أهم سواقي العلاقات هو التواصل بين الإخوة.

يمكنك أن تقوي علاقتك، ويمكنك أن تضعفها بل وتميتها، الأمر بسيط جداً.

لكن... لا أحد يرغب القطيعة.

هي الغفلة من تجعل الإنسان ينسى سفّي أشجار مودته مع إخوته.

استِ زرعك تاكلُ منه، وصلُ رحمك تحظَ بمودته، و(تَعَرَّفُ إلى الله في الرَّخاء، يَعْرِفْكَ اللهُ في الشِّدَة).

[الدعوات (سلوة الحزين) للراوندي ص٢١ ح٢١ عن رسول الله الأعظم عليه]

#### وَاْحِدَةٌ بِمِاْئَةٍ

في قانون الاقتصاد: يُعتبر خاسراً من يستبدل مالاً بمالٍ، من دون أن تدخله زيادة، لذلك يؤْثِرُ العاقل أن يجلس في بيته على أن يكون خاسراً بهذا المعنى.

هكذا الحال في قانون الحياة، فمن تساوى يوماه فهو مغبون، لأنه خسر جزءاً من رأس ماله (عمره) من دون أن يُعوضه بربح ما.

أَنْ تَـأَكُل برتقالَة واحدة تنفعك، خيـرٌ لـك مـن عشـر منهـا لا تنفعـك، أو قـد تضـرك.

الربح والنجاح يعني أن تفوق وارداتُك على صادراتك، وأن تعوِّض ما تخسره بأفضل منه، وأن تأخذ ما يفيدك دون ما يضرك وما لا نفع فيه، لذلك فإن: (مَنْ كَفَّ يَدَه عَنِ النَّاسِ، فَإِنَّمَا يَكُفُّ عَنْهُمْ يَداً وَاحِدَةً، ويَكُفُّ ونَ عَنْه أَيْدِي كَثِيرةً).

[الكافي للكليني ج٢ ص١١٦ - ١١٧ بَـابُ المُـدَارَاةِ ح٢ عـن أبي عبد الله إلله:]



يبذل متسلق الجبال جهداً عظيماً ليرتقي قمة العملاق، ومن يُؤْثِر الدعة والراحة فليبتعد عن المعالي.

يحبس السباح ما استطاع من مخزون هوائه، ليُعطيه الوقود الكافي لدفع عجلة الجسد بأسرع ما يمكن، هكذا لابد أن يفعل ليفوز بذهبية تُزين صدره.

حتى عامل البناء، إنْ لم يبذل جهده بإتقان، فإن بناءه سيكون كقصرٍ من الرمل بُني على شاطئ بحر هائج.

طريق النجاح مليء بالمصاعب، ولن ترى وروده ولا بعد أن تُكمله، والوصول إلى الهدف متعذر على الكسول، و(لنْ يحُوزَ الجنّةَ إلّا منْ جاهَدَ نفسَه).

[عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٧٠٤]



مسكين أنت إنْ بعتَ الماس بسعر الفحم! مغبون ذاك الذي أعطىٰ التِبْر بالتُرب!

سفيةٌ من لا يُعطي الشيء قيمته، ومن يبيع الشيء بأدني من ثمنه.

أتبيع الغالي بالرخيص، والنفيس بالبالي؟! أتحسب أنك بائع محترف؟!

القانون يحجر على مثل أولئك، لأنهم لم يضعوا الشيء في موضعه، وأولئك لا نصيب لهم سوى الحسرة وعض إصبع الندامة، و(إنّ منْ باعَ نفسَه بغيرِ الجنةِ، فقد عظُمت عليه المحنةُ).

[عيون الحكم والمواعظ لليّثي الواسطي ص١٥١ - ١٥١ عن أمير المؤمنين عليها]



مهما كان العنب لذيذاً، فما لم تكن طويل القامة لتقطفه، فلن تجني سوى التشهي، ولن ينفعك أن تتهمه بالحموضة، فأنت القصير لا هو الحامض!

إنْ لم تكن سبّاحاً ماهراً، فما ذنب الماء لتشتمه إنْ أغرقك!

أشهى الأطعمة وألذها، إن لم يكن عندك المال الكافي لشرائه، فهو عندك أمر من الحنظل، ولو ملكت المال الكافي، فلن تلتذبه إن لم تكن أعضاؤك سليمة وبعيدة عن الأسقام.

وعلى هذا النسق علينا أن نعي أنه (لَا لِبَاسَ أَجْمَلُ مِنَ العَافِيَةِ، ولَا وِقَايَةَ أَمْنَعُ مِنَ السَّلَامَةِ).



قيل: إن الشعر تاج على الرؤوس، لا يراه إلّا الأصلع! هـذا صحيح، لأن كثيراً مـن أنـواع الجمـال لا تظهـر إلّا بأضدادهـا.

تصوروا لو أن كل البشر كانوا على مستوى واحد من الجمال، هل كان لسوق مساحيق التجميل من رواج أو زبائن!

وتخيلوا لو أن كل البشر عميان، ما كان ينفعهم لون أعينهم الزرقاء والخضراء!

إن الإنسان قد يغفل عما عنده من النعم، ولن ينتبه من غفلته إلّا بفقدانها.

إن فقدت سيارتك فانظر إلى من فَقد ساقيه، وإن فقدت مالك فتأمّل حال من فَقد أولاده، و(جالس الفُقراءَ تردَدْ شُكراً).

[عيون الحكم والمواعظ لليّثي الواسطي (ص ٢٢٢) عن أمير المؤمنين إلا]



لكل جيش في المعركة خطط متعددة، تكون إحداها هي الخطة الرئيسة، ويكون هناك خطة بديلة، وربما خطة بديلة ثانية، حسب ما تقتضيه الظروف الموضوعية، فعند الضرورة قد تفشل الخطة (أ) فيتم الانتقال إلى الخطة (ب) وربما إلى الخطة (ج)... وهكذا.

مهما تبدلت الخطط العسكرية، فإن (حفظ الأسرار) المتعلقة بالجيش وخططه هي خطة ثابتة، وتلك الأسرار لابد أن تبقى طيّ الكتمان، وسوف يُعتبر خائناً بالخيانة العظمى من يُفشى سرّاً منها.

ليكن قلبك إذن مستودع الأسرار وبئر الخفايا.

لا تُفشِ سرّ أخيك، لتّلا تكون خائنا، إذ (إنَّما يَتَجَالَسُ المُتجَالِسَانِ بِأَمَانَةِ الله، فَلَا يَحلُّ لِأَحَدِهِمَا أَنْ يُغْشِى عَلَى أَخِيْهِ مَا يَكْرَه).

[تنبيه الخواطر ونزهة الناظر (مجموعة ورام) لأبي فراس المالكي ص١٠٦ عن النبي الأعظم عليها



يحسب البعض أنْ لا واقعية في هذا الكون إلّا للمادة، فما لا تراه عيناك ولا تلمسه أصابعك، فلا وجود له!

هو واهم جداً؛ إذ ما أكثر الواقعيات التي نرتب عليها الكثير من الآثار الواقعية رغم أنها خلوٌ من المادة.

انظر إلى حبِّك وبغضِك، إيمانِك وكفرِ الآخر، التفت إلى روحِك وعواطفِك، هل تراها أموراً مادية؟! الشرف هو الآخر يُطلب من الجميع، وهو لا يُرى، إنما يُرى أثره، بل (إنَّ لكُلِّ شيءٍ شَرَفاً، وإنَّ شَرَفَ المَجَالس مَا أُسْتُقْبِلَ بِهِ القِبْلَة).

[تحف العقول للحراني ص٢٧ عن النبي الأعظم علا]



الق ببصرك حيث شئت، سوف لن ترى موجوداً معافى من الضد، أو من البلاء، حتى الشجرة، نقارُها لم يتركُها دون أن يصدع قلبَها، وأنت أيضاً، انظر إلى حالك، ستجد أن هناك العشرات من المشاكل التي ما زالت عالقة تبحث عن مخرج.

ما الحل؟!

نعمةُ العقل توفّر لنا طرقاً عديدة لذلك.

التجربة واحدة من تلك الطرق، أخذ العبرة من الآخر طريق أحد، سؤال أهل الخبرة طريق ثالث، ومهما يكن من طرق، فليس منها الجزع، إذ (الجَزَعُ لا يَدْفَعُ القَدَر، ولكِنْ يُحْبِطُ الأَجْرَ).

[عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٢١ عن امير المؤمنين إلى المؤمنين الله المؤمنيات المؤمنيات

# عَقْلٌ إِضَافِيٍّ الْ

لم يُتَح لعموم بني البشر أن يكون علمُهم لدنيّاً، ولم ينزل الوحي على الجميع.

اختلاف درجات الذكاء أمر واقع، وتفاوت الناس في تفعيل عقولهم تابع لمدى عزمهم على التكامل أو كسلهم عن اكتساب المعالي.

المعاهد العلمية - على اختلاف مناهجها وتوجهاتها - كانت لتسُدَّ نقص الجهل في واقع الإنسان، والعلمُ يُكتسب بطلبِهِ من مظانّه، وهو يتولّد إذا عمل العقلُ بصورة منهجية، وإلى جنب ذلك وُجدت التجارب، إذ (التّجارِبُ عِلمٌ مُستَفادٌ).

[عيون الحكم والمواعظ للَّيثي الواسطي ص ٤٣ عن امير المؤمنين الله]



قطيع الأسود لا يُرحّب بالضعيف، إذ لا يرغب بفرد مستهلكٍ لا إنتاج عنده.

حتى يتكامل العلم لابد من ضمّه إلى علم مثله، إذ الجهلُ مُضْعِفٌ له مُبْعِدٌ عنه الواقعَ والصوابَ.

أنت لا تذهب إلى الجاهل ليعلّمك، إذ إنك تعلم أنك لن تجني منه إلّا الضياع!

هكذا هي كل مفردات الوجود، تحتاج إلى موجود إيجابي يضيف لها كمالاً، لا إلى عَدَم يسلبها ما عندها، فلذلك (لا تُشرِكَنَّ فِي رَأْيِكَ جَبَاناً يُضْعِفُكَ عَن الأَمْرِ، وَيُعَظِّمُ عَلَيْكَ مَا لَيْسَ بِعَظِيْم).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٥٢٥ عن امير المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنية ا

# ضَعْفٌ لابد مِنْهُ

#### وكل قويِّ للزمان يلينُ...

مقولة صحيحة، تحكي عن أن موجودات هذا العالم وإنْ قويتْ، وإن عُدم من يتغلّب عليها من بني جنسها، لكن هناك شيئاً سيلوي عنقها ولو بعد حين، وهو في ذلك لا يحتاج إلى أكثر من الانتظار، ومدّ الحبل، والسكون، ليوقع القوي في شراك الضعف.

انظر إلى أعظم شجرة على الأرض، مهما تجبّرت، ومدّت في أعماق الأرض جذورها، فإن الزمان كفيل بإضعافها ولو بعد ألف سنة.

وهكذا النسر الكاسر، والأسد المفترس... وليس الإنسان مستثنى من هذه السُّنة، و(من تجبّر حقّره الله ووضعه).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٤٤٩ عن امير المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنيات المؤمني



الوقاية خير من العلاج؛ لأن المرض يأخذ من البدن قوّته، وصلابته، ونظارته، وإنْ طرده الدواء.

مهما تطور العلم، وصنع لك إصبعاً، فإنه لن يكون كإصبعك الذي وُلد معك.

الزجاج إذا انكسر فإنه لن يعود كما كان، مهما اجتهد المحترف في تلصيق قطعه.

لا شيء أفضل من الحالة الأصلية، ولا أعظم من الصحة من دون مرض؛ لذلك ف(إِنَّ تَرْكَ الذَّنْبِ أَهْوَنُ مِنْ طَلَبِ التَّوْبَةِ، ولَيْسَ كُلُّ مَنْ طَلَبَ التَّوْبَةَ وَجَدَهَا).

[الكافي للكليني ج ٨ ص ٣٨٥ ح ٥٨٤ من حديث العابد ضمن رواية للإمام الصادق هيد. ونُسب أيضاً لأمير المؤمنين هي في خصائص الأئمة للشريف الرضي ص ١١٠]



عندما ترسم خريطة معينة، فإنك ستلاحظ النسبة بين أبعادها والواقع، وتعتمد على (مقياس رسم) معين، يحكي الواقع بصورته المصغرة.

العالم الكيميائي يعمل على ملاحظة أدق النسب بين مكونات مركَّبِهِ، وأي خطأٍ في النسب قد يؤدي إلى نتائج عكسية أو وخيمة.

حتى التاجر، يعمل وفق مقاييس تجارية خاصة يهدف من ورائها إلى الربح والزيادة.

كل ذلك صحيح، فلكل علم أو شخص مقاييس خاصة، ولذلك خاصة، ولله تعالى أيضاً مقاييسه الخاصة، ولذلك فرلا تحقّرن أحداً من المسلمين؛ فإن صغيرَ هم عند الله كبيرٌ).

[تنبيه الخواطر ونزهة الناظر (مجموعة ورام) لأبي فراس المالكي ص٣٩ عن النبي الأعظم عليها



عندما تهب عاصفة هوجاء، ستقتلع أي شيء يقف بوجهها، ولن ينفع الإنسان أن يشتمها أو يضرب رأسه بالجدار!

وعندما تهرب فريستك من بين يديك، فلن ينفعك العويل، ولن يُرجعها لك البكاء، وإن سقيت الصحراء بدمعك!

الواقع يفرض نفسه بقوة، والذكي هو من يُحسن التعامل معه على ما هو عليه، ويتجنّب الوقوع في الأخطاء السابقة، ولذلك ف(احتمل أخاك على ما فيه. ولا تُكثر العتاب؛ فإنه يورث الضغينة، ويجر إلى النغضة).

[تحف العقول للحرّاني ص٨٤ عن أمير المؤمنين ١٤]



قِطّتُك الوديعة لن تبقى إلى جنبك إن جاعت ولم تطعمها .

ولدك، قد يتمنى موتك - أو على الأقل: يتمنى لو لم تكن أنت أباه - إن بخلت عليه بمالك عند حاجته.

حتى زوجتك، ستعتبرك أخسر صفقة في حياتها إن لم تُحسن التعامل معها.

هي هكذا الحياة، تبحث عن مواطن العطاء، لتقطن عندها، وتهجر القفار، إذ إنها لا تجود على ساكنيها بغيث ولا مرعى، وقد (جُبِلَتِ القُلُوبُ عَلَىٰ حُبِّ مَنْ يَنْفَعُهَا، وبُغْض مَنْ أَضَرَّ بهَا).

[الكافي للكليني ج ٨ ص ١٥٢ ً ح ١٤٠ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله إلله الله



يحتاج المصباح الكهربائي في كل آنٍ من آنات إضاءته إلى استمرار تدفّق التيار الكهربائي في عروقه، وفي اللحظة التي ينقطع عنه المدد، فلن يبقى منه إلّا الظلام.

الوقود ضروري في كل لحظة كي تبقى سيارتك رهن إشارة قدمك، لتقطع بك الفيافي.

حتى أنت تحتاج إلى سائلك الأحمر لينقل الوقود إلى خلايا بدنك، فتنتعش هي، وتحيى أنت. هل عرفت الآن: لماذا أنّ (مَن أحسَنَ إلَى النّاس

استَدامَ مِنهُمُ المَحَبَّةَ)؟

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٤٣٩ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنيات المؤمنيات

#### إِدَاْمَةُ الصَّلَاْحِ

ما بُنيت المشافي ليدخل لها الأصحّاء فيمرضوا، بل إنها كانت لترجع بالبدن العليل إلى عهده المجيد، حيث عرش الصحة والعافية، ورغم ذلك فهي لا تعطيك صكّاً بضمان الشفاء ما لم تعمل بمنهجية منضبطة في استعمال العلاج.

الميكانيكي كان ليُصلح سيارتك، لا ليُحدثَ فيها خللاً بعد الصلاح.

طبيعة الأشياء أنها تعمد إلى الصلاح والصحة والجودة، وتُبغض الفساد والمرض والرداءة، ومن يُخالف هذه الطبيعة فهو شاذٌ عن الواقع، ف(مَا أَحْسَنَ الحَسَنَاتِ بَعْدَ السَّيِّئَاتِ، ومَا أَقْبَحَ السَّيِّئَاتِ بَعْدَ الحَسَنَاتِ).

[الكافي للكليني ج٢ ص٥٥ ٤ بَابُ مُحَاسَبَةِ العَمَـلِ ح١٨ عـن أبي جعفر إلا]



عنصر المباغتة، من العناصر التكتيكية الفعّالة للانتصار في الحروب، حيث يُفاجَأُ العدو بالجيش من حيث لم يحتسب.

حياتنا ميدان معركة متعددة الأطراف، وأنت حتى تخوض غمارها تحتاج إلى ألف خطة وخطة، لتستعمل كل واحدة منها حيث تحتاجها.

صبرك خطة ناجعة عند النوائب، وعلاقاتك المتعددة خطة أخرى لتقليل الخسائر، واعتمادك على عشيرتك وأولادك خطة ثالثة تقوم مقامك في العديد من المعارك، و(استعينوا على حوائجكم بالكتمان، فإنّ كلّ ذي نعمة محسود).

#### قَانوُنُ الشَرَاْكَةِ

لم يتمكن الإنسان في كثير من الأحيان أن يقوم بالأعمال - على اختلافها - لوحده، فرأى أنه لابد أن يُشارك أخاه الإنسان، فكانت المؤسسات والشركات والدوائر المختلفة.

وحتى تنجع الشراكة، لابد أن يعرف كلُّ طرف ما له وما عليه، ولا بد من تقسيم مسؤوليات الأعمال بصورة واضحة لا غَبَشَ فيها، لكي لا يتعدى فيها طرف على آخر، ولكي لا يهمل أي طرف عمله.

ولأن من طبع الإنسان - أو بعضه - التسويف والمماطلة، وحتى الخيانة، كان لابد من متابعة الأطراف ومحاسبتهم لكي لا يحصل خلل أو تقصير.

أنت ونفسك شركاء عمل، فلا بد من معرفة مساحة كل طرف منكما، ولذلك فإنه (لا يكون الرجل من المتقين حتى يحاسب نفسه أشد من محاسبة الشريك شريكه، فيعلم من أين مطعمه ومن أين مشربه ومن أين ملبسه، أمن حل أم من حرام).

[مكارم الأخلاق للشيخ الطبرسي ص٢٦٨ عن رسول الله ١١١١]



ناجح هو التاجر الذي يعرف مدخلاته ومخرجاته من أمواله كل يوم، ويوازن بينهما، ويعرف ربحه من خسارته، ذكي هو إن تتبع الخطوات التي قام بها، ليأخذ منها العبرة في اليوم التالي.

لن يلومه أحد إن دقّق في حساباته، فاكتشف أن أحد عمّاله قد خانه، أو أن الآخر قد أدّى الأمانة معه، فيُعاقب الأول، ويثيب الثاني.

كن هكذا مع نفسك أيام دهرك؛ لأنها قد تكون خانتك من حيث لا تشعر، وكم هو جميل أنك (إذا أويت إلى فراشك فانظر ما سلكت في بطنك وما كسبت في يومك، واذكر أنك ميت، وأنّ لك معاداً).

#### مَحْكَمَةٌ الضَّمِيْرِ وَحُكَمَةٌ الضَّمِيْرِ

قد يتمكن المجرم أن يخدع القاضي بدمعة تمساح، أو كلمة شاعر، أو رشوة خائن، فيحصل على البراءة، لكنه لن يخدع نفسه أبداً، وسيبقى ناقوس ضميره ينقر في رأسه نقراً شديداً، ولن تنتهي هذه المعركة إلا باعتراف المجرم، أو بارتكابه جريمة أخرى بقتل ضميره.

محكمة الضمير أردع محكمة وأصدقها، ولن تجد للإنسانية موضعاً عند امرئ قد هد اركان تلك المحكمة، أو قيد قاضيها أو قتله.

وأنت كذلك، فإنك (لا ترال بخير ما كان لك واعظٌ من نفسك، وما كانت المحاسبة من همّك).

[تحف العقول للحراني ص٠٨٨ عن الإمام زين العابدين إلا

# تَقَلُّبَاْتُ الدَّهْرِ

كم هو بهي ومختال ذلك الأسد الذي ملك الغابة وقاد القطيع، وكم هو رائع أن يجوب الصقر فيافي السماء كأبهى ما يكون الطير، وكم هو عظيم أن يمتد طولك مستقيماً لا اعوجاج معه، حتى يُخيّل إليك أنك جبل أشم.

يا ويل الدهر الذي لا يُسالم أحداً، ولا يُسلم زمام رقبته لأحد، تراه يأخذ من المرء غِرّته، فيهجم عليه في سواد ليل أو هدوء فجر، فترى الأسد منكسراً، والصقر في قفص، والقوس رسَمَ ظهرك، (واعْلَمْ بِأَنَّ الدُّنْيَا دَارُ دُولٍ، لللَّهْرَ يَوْمَانِ: يَوْمٌ لَكَ ويَوْمٌ عَلَيْكَ، وأَنَّ الدُّنْيَا دَارُ دُولٍ، فَمَا كَانَ مِنْهَا لَكَ أَتَاكَ عَلَىٰ ضَعْفِك، ومَا كَانَ مِنْهَا عَلَيْكَ لَمْ تَدْفَعْه بِقُوتِكَ).

[نهج البلاغة ج٣ ص ١٣٣٠ عن أمير المؤمنين ١٤٤

### قَبْضٌ مَمْدُوْحٌ

لا أحديُحبّ البخيل، ليس لأن البخيل يحبّ ماله، وإنما لأنه لا يُعطي حيث ينبغي الإعطاء. سحابةٌ لا تجود بغيثها على أرض عطشى، هي والعدم سواء.

لولم يُخفِ البحرُ لآلئه في بطنه، لما زاره الغوّاصون.

ولكن، لو جاد البخيل بكل ما ملك، لوصفناه بالسفيه، ولو دام مطر السحابة، لكرهتها حتى الأرض، ولو رمى البحر كتوزه على شاطئه، لفقدت قيمتها.

بين القبض والبسط خيط رفيع للتوازن، لن ينفع من لا يُحسن استعماله، ولذا كان (الإنقِباضُ عَنِ المَحارِم مِن شِيم العُقَلاءِ وسَجِيَّةِ الأَكارِم).

[مستدرك الوسائل للميرزا النوري (ج١١ ص ٢٨٠ بـ اب ٢٣ بـ اب وجـوب اجتناب المحارم ح[١٣٠١٥] ١٧) عـن أميـر المؤمنيـن عا



صغاراً كُنّا، حيث حكى لنا المعلِّمون أن العصفور لن يرغب بقفص من ذهب بديلاً عن حريته، وعلمونا أن الحرية مطلب فطري حتى عند الحيوانات.

هي كذلك، فالكائن الحي هائم بالحرية، وهي عشيقته.

عندما كبرنا، أخذت تلك الفطرة بالخمول لدينا، فصرنا نحب أن نستعبد الطيور، وهي تصرخ في أقفاصها تبكي حريتها المسروقة، نستمع لصرخاتها ونترنم على إيقاعها!

ليس هذا فحسب، بل البعض استشرى عنده حب استعباد الآخر حتى رغب في استعباد أخيه.

أنت، أيها الحر، كن على حذر من سارقي الحرية ومستعبدي البشر، و(لا تَكُن عَبْدَ غَيرِكَ وقد جَعَلَكَ اللهُ حُرّاً).

[نهج البلاغة ج٣ ص٥١ عن أمير المؤمنين ١١٠]



فين له متخصصوه وروّاده وسوقه وزبائنه، إنه فين التجميل، والتغليف، والتلوين.

لاحظ بيتك مشلاً، تصور لو أنك لم تبذل مالاً على تغليف وتلوينه، أكان له من المنظر ما يُمتّع الناظر؟!

ألذَّ الأطعمة وأشهاها، إن لم تُغلَّف، لكان زبائنها الذباب.

فالتجميل مهم، ولكنه يخدع في كثير من الأحيان، ويخفي العيوب بأصباغ فنّان.

المال أيضاً يخدع، ويُغلّف صاحبه بغلاف الجمال، ولكن الواقع يأبئ عليه خداعه، إذ (جودُ الفقير يُجلُّه، وبخل الغني يُذلُّه).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص٢٢١ عن امير المؤمنين الله المؤمنين الم



ما زالت جرّة سمن الراعي مملوءة تنتظر عصاً أخرى تكسر أحلامها، وما زالت الصحراء ترسم سرابها بفرشاة فيافيها.

العين نافذة الإنسان إلى الواقع، لكنها قد تخدعه بصورة وهمية.

والعقل نافذة له أيضاً، لكنه إن لم يُعطَ حقّه بالقيادة، فإنه قد يخدع صاحبه.

العقل ليس وحده في السفينة، فهناك من يزاحمه على دفّة القيادة، ولكن رغم ذلك يبقى (العاقِلُ يَعتَمِدُ عَلىٰ عَمَلِهِ، الجاهِلُ يَعتَمِدُ عَلىٰ أَمَلِهِ).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص١٨ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنيات المؤم



في قانون المعارك، عليك أن تسند ظهرك إلى أكثر عدد ممكن من الأنصار، وعليك أيضاً أن ترصد جميع تحركات عدوك بدقة، حتّى لا يختلس منك سرّاً يكون فيه هلاكك.

ماذا لو كان عدوك جاهلاً أحمقاً! لا شك أنك ستتغلب عليه بسهولة، لكن ماذا لو كان صديقك كذلك!

العقل منجاة أينما حلّ، والجهل مهلكة أينما نزل، فلا خير في كثرة حمقاء، فإن أقل عقل سيغلبها، لذلك كانت (عداوة العاقل خيرٌ مِن صَداقة الجاهل). [عيون الحكم والمواعظ للّيثي الواسطي ص٣٩٩عن أمير

المؤمنين الله



كان يمكن لله تعالى بكل سهولة أن يخلقنا بلا بلا بلا يمكن لله تعالى بكل سهوات ولا صعوبات، لكننا حينها سنكون ملائكة لا بشراً.

وكان بإمكانه (جلّ جلاله) أن يسلب مناكل إرادة، لكننا حينها سنكون مجرد آلات لا تكليف عليها، ولا يفعلها الحكيم.

الدنيا بلد الصعوبات وموطن العقبات، وأنت بإرادتك لابد أن تتغلب عليها، فهكذا كنا بشراً.

لا تطلب ن راحة مستديمة في الدنيا، ولكن لا تتصورن أنْ لا راحة فيها بالمطلق، فاليسر كما العسر أولاد الدنيا.

توازنٌ حكيمٌ فعلاً، ولذلك فإنه (ما أنزَلَ اللهُ مِن داء إلّا وقَد أنزَلَ للهُ شِفاءً).

[الدعوات (سلوة الحزين) للراوندي ص١٨١ ح٤٩٩. عن رسول الله عليه]

#### أَسَاْسُ دَوَاْمُ المُلْكِ

طبيعة الدنيا أنها كرقاص الساعة، دائم الحركة، وكلما تحرك، جرّ معه عقاربها، فلا استقرار لها ما دام العقرب يرقص!

هـذا يعني: أنـك لـن تأمـن تقلبـات الدنيـا، سـواء أكنـتَ مـن الزاهديـن فيهـا، أو الراغبيـن بهـا.

هي دول، تتداولها الأيدي، ولن تثبت على يد أحد.

إلا أن نافذة الأمل لم تُغلق، وبوابة الثبات لم توصد، فإن الدنيا ذلّت وسكنت وهدأت عندما وُضع شيءٌ في موضعه، وهو العدل إذ (ثبات الدول بإقامة سُنن العدل).

[موسوعة جامع أحاديث الشيعة للشيخ هادي النجفي (ج٧ ص١١٩ ح[ ٨٦٢ ] ٤٠ نقله عن غرر الحكم: ح٨٦٢) عن أمير المؤمنين إ



أجهزة الإنسان عاجزة عن تجاوز حدودها، إذ لم يُفتح لها الباب على مصراعيه، فأنت لا ترى إلّا بشروط، ولا تسمع إلّا بشروط، ولن تأكل - حتى - إلّا بشروط.

كيف لك إذن أن تعرف أخبار السماء وأنباء الغيب وأنت تعجز عن رؤية ما خلفك؟!

إنه ليس إلّا أن تسمح السماء هي بوصالك، وهي ما سمحت إلّا للأنبياء والأوصياء.

مخطئ من يعتمد على أجهزته الداخلية فقط في ذلك، إذ لابد من توفير اتصال مضمون مع السماء، ولذلك فإن (من أصْعَدَ إلى الله خالص عبادته، أهبط الله إليه أفضل مصلحته).



#### هل جرّبتَ العشق يوماً؟!

ربما جرّبنا شيئاً منه، فتذوقنا منه ما هو أمرّ من الحنظل، ربما عشقنا من لا يرحم، فكوانا بنار هجرانه، وقد يجود علينا بنظرة من عينيه، تنسينا ألم الفراق، بل ولذة الطعام وعشق الوسن.

إن كان محبوبك يبادلك الشعور، لما تمنّع عليك، ولأعطاك منه ما يبرّد غليلك، وإن لم تجدهكذا محبوباً، ويئست من وصال بني البشر، فلا تخسر وصالك مع خالقك، فإن (مَن شغلته عبادة الله عن مسألته، أعطاه الله أفضل ما يعطى السائلين).



ليس بإمكان أحدٍ منا أن يكتسب الآخرين بأمواله، إذ لا مال يمكن أن يسع الآخرين حدّ التخمة، وإن وُجد، فإنهم سيبحثون عن زلة أو عثرة فيك يذمونك بها ما حييت!

التذمّر، والتنافر مرض عضال، يشلّ شرايين المودة.

### جَمَالٌ بَاْطِنٌ

عندما تنظر إلى ساعة جميلة، سيشغلك جمال شكلها وتناسق ألوانها عن الفكرة في دقة تصميم داخلها.

وعندما تنظر إلى قصر منيف، سيعجبك رشاقة بنائه ولطيف تركيبه، وستنسى قوة أساساته أو تتناساها.

فما تقابله من الشيء هو وجهه المرئي، وعليه سيكون التركيز، وسيتم إهمال أو تناسي ما عداه، وإن كان أهم منه، لذلك كان هناك فن خاص لإبراز وجه أي شيء على أحسن ما يمكن.

حتى الإنسان له وجه يكون هو الملاحَظ، وقد تناسى ما دونه من جمال، فليكن معلوماً لدينا أنه (حُسنُ الصورةِ جَمالٌ ظاهِرٌ، حُسنُ العَقلِ جَمالٌ بَاطِنٌ).

[أعلام الدين في صفات المؤمنين للحسن بن محمد الديلمي صهات العسكري الله مام العسكري الله ]



كم هي جميلة (نجمة الصباح)، ليس لأنها مجرد نجمة، وإنما لأنها تبقي بارزة زاهية حيث تغط أخواتها في النوم، وحيث تُخفي الشمس بريق وجوهها.

يتفنن الصائغ في وضع درةٍ متلاً لئة على العقد، لتبرز أجمل من الذهب على جيد الفتاة.

هي لمسة فنية، لها بريتٌ أخّاذ بالقلوب، آسرٌ للعيون، هكذا هو الفن، وبه يحصل الجمال.

أتريدون أنتم أن تكونوا كنجمة صباح أو درة عقد!

إذن (أحسنوا لباسكم، وأصلحوا رحالكم، حتى تكونوا كأنكم شامةٌ في الناس).

[كنز العمال للمتقي الهندي ج٦ ص٦٣٩ ح١٧١٦٤ عن رسول الله إله]



لماذا تُزين المرأة وجهها وهندامها؟! إنها تريد أن تكون حيث يرى منها زوجُها ما يُحب، فترى هي منه ما تحب.

ولماذا يهتم بائع العطور برصفها بتناسق؟ إنه يريد أن يأسر عينيك لتمد هي يديها إلى جيبك فيحصل هو منك على ما يحب.

حتى من يريد أن يبيع سيارته، تراه يدفع إلى من يُلمّعها كأحسن ما يمكن، ليحصل على راغب فيها.

هكذا هي القلوب تهفو للجمال وتنجذب إليه حيثما حلّ، وإن (الله يحبُّ من عبده إذا خرج إلى إخوانه أن يتهيأ لهم ويتجمل).

[مكارم الأخلاق للشيخ الطبرسي ص٣٣ - ٣٤ عن رسول الله عليه]



في قانون السماء، أنت محاط بالعديد من المسؤوليات في هذه الحياة، فأنت مسؤول عن نفسك أن تنجيها من الهلكة، وأنت مسؤول عن أهلك أن تأمرهم بالمعروف وتنهاهم عن المنكر، وأنت مسؤول عن أموالك من أين تكتسبها وأين تنفقها، حتى إنك مسؤول عن البقاع والبهائم.

والأمر تُرك بيدك، فيمكنك أن تؤدي ما عليك فتنجح وتفلح، ويمكنك أن تتخلى عن مسؤوليتك فتخسر نفسك وأهلك ودنياك وآخرتك.

ليس هذا فحسب، فأنت مسؤول حتّى عن مجلسك، ومن تُجالس، لذا (لا ينبغي للمؤمن أن يجلس مجلساً يُعصى الله فيه ولا يقدر على تغييره).

[الكافي ٢: ٣٧٤/ باب مجالسة أهل المعاصي/ ح١ عن الإمام الصادق إلى المعاصي المعاصي المعاصي المعاصي المعاصلي المعا



#### لا تمدن رجليك أكثر من غطائك!

مثلٌ سمعناه من أجدادنا، ووجدناه عين الواقع، فأنْ تعرف حجم نفسك، فلا تتجاوز حدودك، لهو أمر يحكي عن حكمة بالغة، ومن يتجاوز الحدَّ، يجد ما لا يحب.

رغم واقعية هذا المثل، فإن البعض لا يرعوي عن مخالفته، فتجده فضولياً يدخل بين اثنين، ويتحدث من دون أن يُسأل، وينازع الأمر أهله.

ليس هذا فحسب، بل قد يُنصب نفسه قسيماً للجنة والنار، وهنا يكمن خطر بالغ، إذ أُوعِد المتألون بالويل (الذين يقولون: فلان في الجنة، وفلان في النار).

[كنز العمال للمتقي الهندي ج٣ ص٥٩٥ ح٧٩٠٢ عن رسول الله الله وبداية الحديث: ويل للمتألين من أمتى]

# مَهْرُ القِمَّةِ

يُعتبر الصف الأخير في الدراسة الثانوية مضماراً يبين فيه الفارس المغوار من الكسول المتواكل، وعقبة تفصل بين مرحلتين رئيسيتين في حياة الطالب العلمية، وباباً إما لنجاح باهر أو لانكسار قاتل، وفيما بينهما مراتب متفاوتة.

لن يجد الكسول نفسه على القمة، لأنه لم يبذل لها المهر، ولن تتردد أنت في التنبؤ بمستقبل باهر لمن بذل جهده وأسهر عينيه في حالك ليله.

هذا هو الحال في مرحلة دراسية في الدنيا.

وفي الحقيقة أن الدنيا نفسها قاعة امتحان، ونحن تلاميذها، مما يعني أنه (بالتعب الشديد تُدرَك الدرجات الرفيعة والراحة الدائمة).

[عيون الحكم والمواعظ لليشي الواسطي ص١٨٩ عن أمير المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنية ا



تعارف عند الرؤساء والمسؤولين الكبار أن يضعوا أول حجر في المشروع ويسمونه بحجر الأساس، في إشارة إلى التفاؤل بإكماله.

وإنَّ نقْشَ اسم أحدهم على ذلك الحجر سيكون مدعاة لمفخرة قد يرثها حتى أحفاده.

أنت أيضاً ترغب - بلا شك - أن يُنقش اسمك على حجر أساس، ولا ضير في ذلك.

لكن انتبهوا، ففي قانون الغيب أنتم لن تخلُدوا ولين تغلُدوا ولين تفخروا إلّا بعملكم الصالح، ولا بد أن تنقشوا أسماءكم على حجر أساس فيه.

وهل تعلمون أين موقع حجر الأساس هنا؟ (بحق أقول لكم: إنّ آخر حجر يضعه العامل هو

الأساس).

[معاني الأخبار للشيخ الصدوق ص٣٤٨ من حديث مروي عن النبي عيسي الله النبي ال

## الفهرس

| عنوان الموضوع                          | رقم الموضوع |
|----------------------------------------|-------------|
| العَقْلُ، مَسْؤُوْلِيَّةٌ وَشَرَفٌ     | (١)         |
| جُرْعَةُ رَحْمَةٍ إِضَافيّةٍ           | (٢)         |
| العِلْمُ مَطْلُوْبٌ لا طَالِبٌ         | (٣)         |
| مَا لَا يَسَعُكَ                       | (ξ)         |
| مُفَاْرَقَةُ الشَّهَاْدَاْتِ           | (٥)         |
| تَعْظِيْمُ مَفَاْخِرِ الأُمَّةِ        | (٦)         |
| حَبْلُ نَجَاْةٍ                        | (Y)         |
| أَحَبُّ شَيءٍ إلى إِبْلِيْس            | (Λ)         |
| مِفْتَاْحُ الْهَالَاْكِ                | (٩)         |
| العُمُ رُ أَقْصَ رُ ممَّا نَتَوَقَّعُ! | (۱۰)        |
| يِلَا إِرَاْدَةٍ!                      | (۱۱)        |
| التُّهْمَةُ خَسَاْرَةُ سُمْعَةِ        | (۱۲)        |



| رَغْبَةُ ذُلِّ                           | (۱۳) |
|------------------------------------------|------|
| اصْنَعْ حَوَاْفِزَكَ الذَّاْتِيَّةَ      | (١٤) |
| قُبْلَ أَنْ يَجِفَّ عَرَقُه              | (١٥) |
| صِلَةٌ مَعَ الغَيْبِ                     | (۱٦) |
| أَسْرَعُ هَاْدِمٍ للعُمُرِ               | (۱۷) |
| أَوْتَتُ عُرَىٰ العِزّ                   |      |
| وَعَلَىٰ الكَلِمَةِ حِسَاْبٌ             | (۱۹) |
| يَقِيْنٌ بِالخَلَفِ                      |      |
| الأَمِيْرُ بِمِعْنَى الكَلِمَةِ          | (۲۱) |
| الجَمَــاْلُ الحَقِيْقِيُّ               |      |
| أَعْظَمُ الجَهْلِ                        | (۲۳) |
| نِهَاْيَةُ الْجَهْلِ                     |      |
| قَلِيْ لُ العِلْمِ كَثِيْ رُ الجَهْ لِ ! | (۲٥) |
| ُ حَتَّىٰ إِبْلِيْسَ!                    |      |
| قريْبَةٌ جدّاً                           |      |



| نَتِيْجَةٌ عَكْسِيّةٌ                         | (۲۸) |
|-----------------------------------------------|------|
| أَقْوَىٰ حُجَّةٍ                              |      |
| أَنْتَ السَّبَّ!                              | ,    |
| الْحَاْحٌ جَمِيْلٌ                            | (٣١) |
| عُنْ وَأَنَّ الْعَقْلِ عَنْ وَأَنَّ الْعَقْلِ | (٣٢) |
| مِعْ وَلُ الدَّهْ رِ                          | (٣٣) |
| جَرَّةُ سَمْنِ الرَّاعِي                      | (٣٤) |
| اشْتِيَاْقُ العَاْشِقِ                        | (٣٥) |
| آجِلٌ مَضْمُوْنٌ                              | (٣٦) |
| سَبِيْلُ الأرْتِيَاْدِ                        | (٣٧) |
| زِیْنَةٌ وَتَجَمُّلُ                          | (٣٨) |
| قِيْمَةُ الإِنْسِـاْنِ                        | (٣٩) |
| بِضَاْعَةٌ رَابِحَةٌ                          | (٤٠) |
| خَسَاْرَةٌ مُضَاْعَفَةٌ                       | (٤١) |
| تخْفِيْفُ الحِسَاْب                           | (٤٢) |



| شْغْلُ بِلَا جَدْوَىٰ         | (٤٣) |
|-------------------------------|------|
| بِلَا تَنَاسُبِ               |      |
| دَوَاْمُ الْأَسَفِ            | (٤٥) |
| التَّفْضِيْل! التَّفْضِيْل!   | (٤٦) |
| أَسَاسُهُ مِلْحٌ!             | (ξ٧) |
| خُطْوَةٌ جِدّيّةٌ             | (ξΛ) |
| أقْرَبُ وَسِيْلَةٍ            | (٤٩) |
| جَوَاْدٌ بِلَا جُوْدٍ!        | (٥٠) |
| فَهُمْ مُتَأَخِّرُ            |      |
| طَرِيْتُ السَّلَامَةِ         |      |
| زِيْنَةُ الْحَسَبِ            |      |
| مَفْسَدةُ العَمَلَ            |      |
| فِي التَّأَنِّي السَّلَاْمَةُ | (٥٥) |
| جَوَاْبٌ مُقْنِعٌ             |      |
| فَأَيْـرُوْسٌ قَأْتِـلٌ       |      |



| انْفِصَاْمُ الشَّـخْصِيَّةِ           | (◊٨) |
|---------------------------------------|------|
| اجْتِمَاْعُ النَّقِيْضَيْنِ           | (٥٩) |
| عَلَىٰ التَّلِّ                       |      |
| لِوَقْتِ الحَاْجَةِ                   |      |
| قِنَاعُ الْحَقِيْقَةِ                 | (۲۲) |
| بِيْـنَ فَكَّيْ كَمَّاْشَـةٍ          | (٦٣) |
| أً أَقْوَىٰ عَضَلَاْتٍ                | (٦٤) |
| ضَمَاْنَـةُ الدِّيْنِ                 | (٦٥) |
| لَذَّةُ الأَلَمِ!                     | (٦٦) |
| ا أَفْضَلُ دَوَاْءٍ أَفْضَلُ دَوَاْءٍ | (٦٧) |
| التَّيْهُ الأَعْظَمُ                  | (٦٨) |
| التَّجْرِبَةُ أَكْبَـرُ بُرْهَانٍ     | (٦٩) |
| أَكُمُ الْفِرَاْقِ                    | (٧٠) |
| الحُبُّ مَبْدَأُ العَمَلِ الحُبِي     |      |
| فَعُو وْ دُ عُقَلَا نُيَّةً           |      |



| لِيْنُ وَقَسْوَةٌ                                               | (٧٣) |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| إِعْدَاْدُ العُدّة                                              | (γξ) |
| سِقَاْيَةُ أَشْجَاْرِ المَوَدَّةِ                               | (٧٥) |
| وَاْحِـكَةٌ بِمِائَةٍ                                           |      |
| النَّجَاْحُ قَرِيْنُ الْتَعَبِ                                  |      |
| مَا سُ بِفَحْمِ!                                                | (٧٨) |
| أَطْيَبُ النِّعَم                                               | (٧٩) |
| نِعْمَـةُ الضِّلَّ                                              |      |
| أَمَانَـةُ المَجَالِس                                           |      |
| شَرَفُ المجْلِس                                                 | (٨٢) |
| طَرِيْتُ مُغْلَتُ                                               | (٨٣) |
| عَفْلُ إِضَافِيُّ                                               |      |
| جَبَانُ الرَّأْي                                                | (٨٥) |
| ضَعْفٌ لابد مِنْهُ                                              |      |
| إِذَاْمَةُ الصَّلَاْحِ أَوْلَىٰ إِذَاْمَةُ الصَّلَاْحِ أَوْلَىٰ |      |



| مَقَاْيِنُ سُ غَيْبِيَّةً                    | (ΛΛ)  |
|----------------------------------------------|-------|
| مَقَاْيِنْ سُ غَيْبِيَّةٌ قَبُولُ الوَاْقِعِ | (٨٩)  |
| حَرَكَةٌ مُتَوَقَّعَةً                       | (٩٠)  |
| دَوَاْمُ المَحَبَّةِ                         | (٩١)  |
| إِذَاْمَـةُ الصَّـلَاْحِ                     | (٩٢)  |
| خُطَةٌ ناجِعَةٌ                              |       |
| قَانُونُ الشَّـرَاْكَةِ                      | (٩٤)  |
| تَدْقِيْتُ تِجَاْرَةٍ                        | (90)  |
| مَحْكَمَةٌ الضَّمِيْرِ                       |       |
| تَقَلُّبَاْتُ الدَّهْـرِ                     | (٩٧)  |
| قَبْضٌ مَمْـدُوْحٌ                           | (٩٨)  |
| شُــــُذُوْذُ العُبُوْ دِيَةِ                | (٩٩)  |
| فَنُّ التَّلْمِيْعِ المُزَيِّفِ              | (۱۰۰) |
| خِــدَاْعُ الأَمَل                           |       |
| دَوَّاْمَةُ الجَهْلِ القَاْتِكَةُ            | (۱۰۲) |



| تَوَاْزُنُّ حَكِيْمٌ              | (۱۰۳) |
|-----------------------------------|-------|
| أَسَاْسُ دَوَاْمُ المُلْكِ        |       |
|                                   | (١٠٥) |
| قَلْبُ العَاْشِقِ، إِلَى أَيْنَ؟! | (١٠٦) |
| خَيْطُ وِصَالٍ                    | (۱۰۷) |
| جَمَالٌ بَاْطِنٌ                  | (١٠٨) |
| نَجْمَةُ الصَّبَاْحِ              | (1•4) |
| حُسْنُ التَّهِيُّوِ               |       |
| حَقُّ الْمَجْلِسِ                 |       |
| أَنْتَ لَسْتَ القَسِيْمَ!         | (۱۱۲) |
| مَهْرُ القِمّةِ                   | (11٣) |
| حَجَرُ الأَسَاْس                  | (١١٤) |